
1 

 

金
こむ

光 明
くわうみやう

最勝
さいしよう

王
わう

経
きやう

如来
によらい

壽量品
じゆりやうぼん

第二
だ い に

  

The King of Glorious Sutras called the Exalted Sublime Golden Light, Chapter 2, ‘On the Buddha’s 

Measure of Life’ 

 尓 時
（そのとき）

に王舎
わうしや

大城
だいじやう

に一
ひと

（はしら）の菩薩
ぼ さ つ

摩訶
ま か

薩
さつ

の、名
な

をば妙幢
めうどう

と曰
い

ふ有
いま

す。已
すで

に[於]過去
く わ こ

の無
む

量
りやう

倶胝那痩多
く て い な ゆ た

の百千
ひやくせん

の仏
ほとけ

の所
みもと

に、承事
しようじ

し供養
く や う

して 諸
もろもろ

の善根
ぜんごん

を殖
う

(ゑ)たり。 

Moreover, at that time, at that period, in the great city of Rajagrha there dwelled a bodhisattva called 

Ruciraketu (Wondrous Flag), a great being.  He had already performed duties and rendered service to a 

previous Buddha at hundreds, thousands, millions, and billions of places, and had planted various 

merit-roots in the past. 

是
こ

の時
とき

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、独
ひと

リ[於] 静
しづか

なる処
ところ

にして、是
こ

の思惟
し ゆ ゐ

を作
な

（さ）ク、「何
なに

の因縁
いんえん

を以
もち

てか、釈迦牟
し や か む

尼
に

如来
によらい

の寿命
じゆみやう

の短
みじか

ク促
つづ

マリて、唯
ただ

八十年
はちじふねん

のみいますベクアラム。」トオモフ。 

At this time Bodhisattva Ruciraketu alone at a quiet place hit upon the following thought:  “What is the 

cause, what is the reason for the Buddha Shakamuni having such a short and brief span of life, only 

eighty years he can live?” he thought. 

復
また

是
こ

の念
おもひ

を作
な

（さ）ク、「仏
ほとけ

の所説
しよせつ

の如
ごと

し。二
に

の因縁
いんえん

有
あ

（り）て、寿命
じゆみやう

長
なが

キこと得
ウ

とのたまへ

り。云何
い か に

をか二
に

と為
す

るとならば、一者
い ち は

生
しやう

の命
いのち

を害
がい

セヌ[不]、二者
に は

他
た

に飲食
をんじき

を施
ほどこ

するをいふ。

然
しか

ルに釈迦牟
し や か む

尼
に

如来
によらい

は、曾
（むか）

し[於]無量
むりやう

百千万億
ひやくせんまんおく

の無数
む し ゆ

の大劫
だいこふ

に、生
しやう

の命
いのち

を害
がい

せず[不]して、

十善道
じふぜんだう

を 行
おこなは

（し）たまひ、常
つね

に飲食
をんじき

を以
もち

て一切
いつさい

の飢餓
き か

の衆生
しゆじやう

に恵
ゑ

施
せ

したまひ、 乃
すなはち

己
おの

（が）

身
み

の血肉
けつにく

骨髄
こつずゐ

に至
いた

（る）マでにをも、亦
また

持と
も（ち）て

して施與
せ よ

して飽満
ほうまん

すること得令
え し

（め）たまひたり。

況
いはん

（や）余
よ

の飲食
をんじき

をは。」とオモフ。 

Also he came upon the following idea:  “It has indeed been said by the Buddha, that there are two causes, 

two reasons for being able to have a long life.  What are those two?  One is never to kill a living being, 

and the second is to offer food and drink to others.  Then, for millions, billions, and trillions of eons the 

Buddha Shakamuni never harmed a living being, performed the ten good acts, and blessed and provided 

all the famished crowd with food and drink.  That is, he gave up and offered as much as the flesh, 

blood, bone, and marrow of his own body until the hungry crowd were satisfied with drink and food, let 

alone the other ordinary drink and food.” he thought. 

時
とき

に彼
か

の菩薩
ぼ さ つ

[於]世
せ

尊
そん

の所
みもと

に是
こ

の念
おもひ

を作
な

す。時
とき

に仏
ほとけ

の威力
ゐ り き

を以
もち

て、其
そ

の室
しつ

忽然
こつねん

に廣
くわう

博
はく

厳
ごん

浄
じやう

になりヌ。帝
みかど

の青
あを

瑠璃
る り

と種種
しゆじゆ

の衆
しゆ

の宝
たから

とをモチテ 雑
（くさぐさ）

に 彩
（うるわ）

（し）ク 間
（まじ）

へ飾
かざ

レルこと、

仏
ほとけ

の浄土
じやうど

の如
ごと

し。妙香
めうかう

気
け

の、 諸
もろもろ

の天
てん

の香
かう

に過
す

ぎたる有
あ

リて、芬馥
ふんぶく

せること充満
じうまん

せり。 

When Bodhisattva Ruciraketu thought the above about the Buddha, then the inside of the house suddenly 

became vast and extensive, glorified and pure.  It was like Buddha’s Pure Land, adorned beautifully 

and colorfully with the imperial blue beryls and numerous different jewels.  It was filled and full of the 

amazing perfumes, surpassing those of the heavenly fragrance.  

[於]其
そ

の四面
し め ん

に 各
おのおの

上妙
じやうめう

の師子
し し

の[之]座
ざ

有
あ

リ。四宝
し ほ う

に成
な

サ所
レ

たり。天
てん

の宝衣
ほ う え

を以
もち

て、[而]其
そ

の

上
うへ

に敷
し

ケリ。復
また

[於]此
こ

の座
ざ

に妙
めう

蓮華
れ ん げ

種種
しゆじゆ

の珍宝
ちんぼう

有
あ

（り）て、以
（こ）

レをモチテ[為]厳飾
ごんじき

せり。量
りやう



2 

 

（り？）如来
によらい

に等
ひと

（し）クして自然
じ ね ん

に[於]蓮華
れ ん げ

の上
うへ

に顕現
けんげん

せり。 

In each of the four directions of the room, there is a highest lion’s seat.  They are adorned with four 

jewels and over them spread heavenly jeweled mats.  On these seats there are divine lotuses and 

various rare treasures adorning them.  Those amounts are equal to tathagatas, appearing naturally on 

the lotuses. 

四
よ

（はし）ラの如来
によらい

有
いま

す。東方
とうばう

の不動
ふ ど う

、南方
なんばう

の宝相
ほうさう

、西
にし

の無量
むりやう

壽
じゆ

、北
きた

の天
てん

鼓音
く お ん

なり。是
こ

の四
よ

（は

しら）の如来
によらい

、 各
おのおの

[於]其
そ

の座
ざ

に、趺
あし

を跏
かさ？

（ね）て[而]坐
ざ

（し）たまひヌ。大 光 明
だいかわうみやう

を放
はな

（ち）

て、周遍
しうへん

して王舎
わうしや

大城
だいじやう

と及
および

此
こ

の三千
さんぜん

大千世界
だいせんせかい

と、乃至
な い し

十方
じふはう

の恒河沙
ごうがしや

に等
ひと

（し）キ諸仏
しよぶつ

の国土
こ く ど

と

を照
せう

耀
えう

したまふ。 諸
もろもろ

の天
てん

の華
はな

を雨
ふ

リ、 諸
もろもろ

の天
てん

の楽
がく

を奏
ソウ

す。 

There are four tathagatas.  They are Acalanatha in the east, Patraketa in the south, Amitabha in the west, 

and Dundubhisurara in the north.  These four tathagatas, each seated on their mat, sitting with crosses 

legs.  They are casting great light and the great city of Rajagrha and the three thousand great thousand 

world-spheres and the lands of various bodhisattvas equal to the sand grains of the River Ganges in all 

ten directions are filled with light and shine.  Various heavenly flowers are rained down and various 

heavenly music is played.   

尓
その

時
とき

に[於]此
こ

の瞻
せん

部
ぶ

洲
しう

の中
なか

と、及
および

三千
さんぜん

大千世界
だいせんせかい

とに所有
あ

ル衆生
しゆじやう

い、仏
ほとけ

の威力
ゐ り き

を以
もち

て、勝妙
しようめう

の

楽
らく

を受
う

（く）ルに乏
ぼう

少
せう

なること有
あ

（る）こと無
な

し。若
もし

身
み

具
ぐ

セヌ[不]ヒトは皆
みな

具足
ぐ そ く

すること（を）

蒙
かうむ

り、盲
めし

（ひ）たる者
もの

は能
よ

ク視
み

、聾
みみし

（ひ）たる者
もの

は聞
き

クこと得
え

つ。 瘂
オ（ふし）

なる者
もの

は能
よ

ク言
い

フ。

愚
おろか

なる者
もの

は智
ち

を得
え

つ。若
もし

心
こころ

乱
みだ

レたる者
もの

は本
ほん

心
しん

得
え

つ。若
もし

衣
ころも

無
な

キ者
もの

は衣服
え ぶ く

を得
え

つ。悪
ニク

ミ賎
いや

シビ被
ラ

ル々者
もの

は人
ひと

に敬
うやま

（は）所
レ

ヌ。垢
あか

ツキ穢
けが

レたること有
あ

ル者
もの

は身
み

清潔
しやうけつ

になりヌ。[於]此
こ

の世間
せ け ん

に

所有
あ

ル利益
り や く

の未曾有
み ぞ う

の事
こと

悉
ことごと

ク皆
みな

顕現
けんげん

しヌ。 

Then by the Buddha’s power there were no people in this Jambu-dvipa and the three thousand great 

thousand world-spheres who were scarcely blessed with sublime happiness.  Those whose senses were 

defective, they became possessed with full senses.  Those whose sight were impaired became able to see 

well, those whose hearing were impaired became able to hear.  Those who could not speak became able 

to speak well.  Those ignorant became possessed with wisdom.  Those who were out of their mind 

regained their true mind.  Those who did not have any clothes gained their robes.  Those who were 

disliked or despised became respected by people.  Those who were dirty and grimy had their body clean.  

Unprecedented things and miracles of all the merits and benefits that this world possesses had been 

revealed and realized.   

尓 時
（そのとき）

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、四
よ

（はしら）の如来
によらい

と及
および

希有
け う

の事
こと

とを見
み

て、歓喜
くわんぎ

し踊
ゆ

躍
やく

し 掌
たなごころ

を合
あは

セ、心
こころ

を一
ひとつ

にて諸仏
しよぶつ

の殊勝
しゆしよう

の[之]相
さう

を瞻
せん

仰
かう

（し）たてまつる。亦復
またまた

思
し

惟
ゆゐ

すラク、「釈迦牟
し や か む

尼
に

如来
によらい

は[ノ]

無量
むりやう

の功徳
く ど く

いますを[功徳ヲ]、唯
ただ

[於]寿命
じゆみやう

のみに、疑惑
ぎ わ く

の心
こころ

を生
な

ス。」とオモフ。云
マヲ

（さ）ク、

「何
なに

ゾ如来
によらい

は功徳
く ど く

無量
むりやう

にいますモノを、寿命
じゆみやう

の短
みじか

ク促
つづ

（ま）リて、唯
ただ

八十年
はちじふねん

のみいますベキ。」

とまをす。 

Then, Bodhisattva Ruciraketu, seeing the four tathagatas and the miracles, rejoiced and danced for joy 



3 

 

and clasped his hands together and intently looked up to the supreme appearances of the bodhisattvas.  

He again thought the following:  “Though Buddha Shakamuni has immeasurable merits, what I am now 

puzzled only about is his measure of life.” he thought.  What he said was “Why should his measure of 

life be so short and brief as only eighty years?” he said. 

尓 時
（そのとき）

に四
よ

（はしら）の仏
ほとけ

、妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

に告
つ

（げ）て言
い

（は）ク、「善
ぜん

男子
な ん し

、汝
なむち

今
いま

如来
によらい

の寿命
じゆみやう

の

長短
ちやうたん

をば思忖
し そ ん

す應
べ

（から）ず[不]。何 以
なにをもての

故
ゆゑに

、善
ぜん

男子
な ん し

、我等
わ れ ら

、 諸
もろもろ

の天
てん

と世間
せ け ん

と梵
ぼん

と魔
ま

と沙
しや

門
もん

と婆
ば

羅門
ら も ん

との等
ごと

キ人
ひと

及
および

非人
ひ に ん

い能
よ

ク仏
ほとけ

の[之]壽量
じゆりやう

を筭
さん

知
ち

セむとすとも、其
そ

の齊限
さいげん

を知
し

るい有
あ

ル

ベシとは見
み

ヌ[不]をモチテ、唯
ただ

無上
むじやう

正遍
しやうへん

知者
ち し や

をば除
のぞ

ケ。」とのたまふ。 

Then what the four bodhisattvas said to Bodhisattva Ruciraketu was “Good young man, you should not 

wonder if the Buddha’s measure of life is short or long at present.  Why is that?  Good young man, 

even if we, heavenly gods, worldy brahmas, maras, monks, Brahmins, and the like, humans and 

nonhumans, try to calculate and understand the measure of the Buddha, there does not seem to be anyone 

who knows the limit of the measure of life of the Buddha, except the supreme, all-knowing.”  they said. 

時
とき

に四
よ

（はしら）の如来
によらい

、釈迦牟
し や か む

尼
に

仏
ぶつ

に所有
あ

ル壽量
じゆりやう

を説
と

（か）むと欲
おも

（ひ）て、仏
ほとけ

の威力
ゐ り き

を以

て、欲
よく

色界
しきかい

の天
てん

と、 諸
もろもろ

の龍
りゆう

と鬼神
き じ ん

と健闥
けんだつ

婆
ば

と阿蘇
あ そ

羅
ら

と掲路荼
か ろ だ

と、緊那
き ん な

羅
ら

と莫呼洛伽
ま こ ら が

と及
および

無量
むりやう

百千億
ひやくせんおく

那痩多
な ゆ た

の菩薩
ぼ さ つ

摩訶薩
ま か さ つ

とを 悉
ことごと

ク会
ゑ

に来集
らいしふ

セシム。[来集
らいしふ

（せ）シメ会
ツド

ヘテ、] 妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

の

浄
じやう

妙
めう

の室
しつ

の中
うち

に入
い

レツ。  

Then the four bodhisattvas, wanting to explain the measure of life that the Buddha Shakamuni has, by the 

power of the Buddha, assembled the gods in the realm of desire and forms, various dragons, spirits, 

Gandharva, Asura, Kimnara, Mahoraga, and hundreds, thousands, millions, and billions of bodhisattvas 

and great beings, all of them, to the gathering.  They are let in the pure and wonderful house of 

Bodhisattva Ruciraketu. 

尓 時
（そのとき）

に四
よ

（はしら）の仏
ほとけ

[於]大衆
だいしゆ

の中
なか

にして、釈迦牟
し や か む

尼
に

如来
によらい

に所有
あ

ル壽量
じゆりやう

を顕
あらは

（せ）むと欲
おも

（ひ）て、[而]頌
じゆ

を説
と

（き）て曰
のたま

（は）ク、 

Then the four bodhisattvas, wanting to explain the measure of life that Buddha Shakamuni has, 

proclaimed in verse the following: 

「一切
いつさい

の 諸
もろもろ

の海
うみ

の水
みづ

 其
そ

の渧
たい

の数
かず

をば知
し

（り）ヌ可
べ

し。[無有]能
よ

く[数知] 釈迦
し や か

の[之] 壽量
じゆりやう

を、

数
かぞ

ヘ知
し

ルヒトは有
あ

（る）こと無
な

ケむ。 諸
もろもろ

の妙
めう

高山
かうせん

を 折
（くだ）

（か）むこと、芥
け

の如
ごと

クして数
かず

をば知
し

（り）ヌ可
べ

し。[無有]能
よ

ク[数知]  釈迦
し や か

の[之] 壽量
じゆりやう

を数
かぞ

ヘ知
し

ルヒトは有
あ

（る）こと無
な

（け）む。

一切
いつさい

の大地
だ い ぢ

の土
ど

 其
そ

の塵
ちり

の数
かず

をば知
し

（り）ヌ可
べ

し。[無有]能
よ

ク[筭知]、釈迦
し や か

の[之] 壽量
じゆりやう

を筭
さん

知
ち

す

るヒトは有
あ

（る）こと無
な

（け）む。 

“All the water of the various seas, the number of the drops should certainly be known.  There should not 

be any one who can count and know the Buddha’s measure of life.  By smashing Mt. Sumeru into 

particles, the number should certainly be able to be known.  There should not be any one who can count 

and know the Buddha’s measure of life.  All the land of the earth, the number of dust should certainly be 

known.  There should not be any one who can count and know the Buddha’s measure of life. 



4 

 

仮使
た と

ひ虚空
こ く う

を量
はか

りて辺
へん

際
ざい

を尽
つく

すことは得
え

つ可
べ

し。[無有]能
よ

ク[度知]、釈迦
し や か

の[之] 壽量
じゆりやう

を度知
ど ち

す

るヒトは有
あ

（る）こと無
な

（け）む。若
もし

人
ひと

億劫
おくこふ

に住
ぢう

して力
ちから

を尽
つく

して常
つね

に筭
さん

をモチテ数
かぞ

フとも、亦
また

復
また

[不能知]世尊
せ そ ん

の[之] 壽量
じゆりやう

を知
し

ルことは能
あた

（は）じ[不]。 

The bounds of the sky should certainly be known by measuring it.  There should not be any one who 

can count and know the Buddha’s measure of life.  Even if a person can live a million or billion of years 

and try to measure with all his might day by day, it is not possible to know the Buddha’s measure of life. 

衆生
しゆじやう

の命
いのち

を害
がい

（し）たまはず[不]あるヒト、及
および

[於]飲食
をんじき

を施
ほどこ

セシと、斯
こ

の二種
に し ゆ

の因
いん

に由
よ

（り）

て寿命
じゆみやう

長遠
ちやうをん

なること得
え

たまひたり。是
こ

の故
ゆゑ

に大覚
だいかく

尊
そん

は寿命
じゆみやう

知
し

リ数
かぞ

ヘルこと難
かた

し。劫
こふ

の無辺
む へ ん

際
ざい

な

る如
ごと

ク、壽
じゆ

の量
りやう

も亦
また

是
こ

（の）如
ごと

し。妙幢
めうどう

汝
なむち

當
まさ

に知
し

レ、疑惑
ぎ わ く

を起
おこ

す應
べ

（から）ず[不] 最 勝
さいしよう

は壽
じゆ

無量
むりやう

なり。能
よ

ク知
し

リ数
かぞ

フル者
もの

は莫
な

し。」 

とのたまふ。 

By not harming any life form and offering food and drink, these two causes have given the Buddha his 

long and great measure of life.  Therefore, it is impossible to count and know the measure of life of the 

Great Enlightened Master, the Buddha.  As there is no bound for eon, his measure of life has no bound.  

Bodhisattva Ruciraketu, you should know this and you should not be puzzled about it.  The supreme 

measure of life has no bound.  There is no one who can count and know it.”  they said.  

尓 時
（そのとき）

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、四
よ

（はしら）の如来
によらい

の釈迦牟
し や か む

尼
に

仏
ぶつ

の壽量
じゆりやう

限
かぎ

リ無
な

しと説
と

（き）たまふを聞
き

（き）

て、曰
まを

（し）て言
い

（は）ク、「世尊
せ そ ん

、云何
い か に

ゾ如来
によらい

の是
かく

（の）如
ごと

キ短促
たんそく

の壽量
じゆりやう

を示現
じ げ ん

（し）たまふ

ベキ。」とまをす。 

Then hearing the four bodhisattvas explain that the Buddha’s measure of life has no bound, what 

Bodhisattva Ruciraketu said was, “My dear Bodhisattvas, why should the Buddha have such a short and 

brief measure of life?” he said. 

時
とき

に四
よ

（はしら）の世尊
せ そ ん

、妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

に告
つ

（げ）て言
のたま

（は）ク、「善
ぜん

男子
な ん し

、彼
か

の釈迦牟
し や か む

尼
に

仏
ぶつ

の[於]

五濁
ごぢよく

の世
よ

に出現
しゆつげん

（し）たまふ[之]時
とき

には、[彼
か

の釈迦牟
し や か む

尼
に

仏
ぶつ

ハ[於] 五濁
ごぢよく

の世
よ

ヲ出現
しゆつげん

ノ[之]時
とき

ニシ

タマフ。]人
ひと

の壽
じゆ

百年
ひやくねん

なり。稟
う

（け）たる性
しやう

において下劣
げ れ つ

にて、善
ぜん

根
ごん

微
み

薄
はく

にも復
また

は信
しん

解
げ

無
な

クあ

り。此
こ

の 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

は多
おほ

ク我見
が け ん

と人見
にんけん

と衆生
しゆじやう

と壽者
じゆしや

と養
やう

育
ユク

と邪見
じやけん

と我
われ

と[我の]我所見
がしよけん

と断
だん

常見
じやうけん

との等
ごと

キ有
あ

リ。此
こ

の 諸
もろもろ

の異生
いしやう

及
および

衆
しゆ

の外道
げ だ う

を利
り

益
やく

して、是等
こ れ ら

の如
ごと

キ類
るゐ

に正解
しやうげ

を生
しやう

サ令
し

メ、

速
すみやか

に無上
むじやう

菩提
ぼ だ い

を成就
じやうじゆ

すること得
え

（し）メむと 欲
（おもほ）

すが為
ため

に、是
こ

の故
ゆゑ

に釈迦牟
し や か む

尼
に

如来
によらい

は、是
かく

（の）

如
ごと

キ短促
たんそく

の寿命
じゆみやう

を示
じ

現
げん

したまふベシ。 

Then what the four bodhisattvas told Bodhisattva Ruciraketu and said was, “My good young man, when 

the Buddha appeared in the world of five defilements, the measure of life of a man was one hundred years. 

and the nature he was endowed with was lower and inferior, and his root of goodness was faint and 

meager and also had no faith nor understanding. These people had much of egoism, attachment to one’s 

feelings, little abstinence from following one’s feelings, attachment to the life at present and in the future, 

wrong views that they nurse, attachment to the self and what the self possesses, belief in nihilistic 

permanence of life or in impermanence, and the like.  For the sake of benefiting and enlightening these 



5 

 

ordinary men and the crowd of outsiders, and the like, and helping them to attain the highest Bodhi 

immediately, that must be what the Buddha wants and why his measure of life is short and brief. 

善
ぜん

男子
な ん し

、然
しか

も彼
か

の如来
によらい

は衆生
しゆじやう

に涅槃
ね は ん

の已
をは

（り）ヌと見
み

しメて、難遭
なんそう

の想
さう

憂苦
う く

等
とう

の想
さう

を生
しやう

（さ）

しメ、仏
ぶつ

世
せ

尊
そん

の所説
しよせつ

の経
きやう

教
げう

の於
ため

に、速
すみやけ

ク當
まさ

に受持
じ ゆ ぢ

し読
どく

し誦
じゆ

して通利
つ う り

し、人
ひと

の為
ため

に解説
げ せ つ

して謗毀
ぼ う き

を生
な

（さ）ず[不]アラ令
し

メむと欲
おも

（ひ）てなり。是
こ

の故
ゆゑ

に如来
によらい

、斯
こ

の短
みじか

キ壽
じゆ

を現
あらは

（し）たまふ

ベシ。 

Good young man, that Buddha, moreover, having shown the people the final goal of Buddhist aspiration 

and practice, caused them to think that it is difficult to have the opportunity of encountering the Buddha 

and that the life is full of sufferings and pains, and for the sake of what the Buddha Shakamuni preaches, 

it is imperative to receive and uphold his preachings and to become totally familiar by reading and 

chanting them, so as to attain emancipation for others to prevent from slandering tothers, he thought.  

Because of this, the Buddha must reveal his short measure of life. 

何 以 故
なにをもちてのゆゑに

、彼
か

の 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

い、若
もし

如来
によらい

般
はつ

涅槃
ね は ん

（し）たまはず[不]と見
み

ては、恭
つつし

み敬
うやま

ひ、遭
あ

フ

こと難
かた

しといふ[之]想
さう

を生
しやう

サじ[不]。如来
によらい

の所説
しよせつ

の甚
じん

深
じん

の経典
きやうでん

をも、亦
また

受持
じ ゆ ぢ

し読
どく

し誦
じゆ

して通利
つ う り

し

人
ひと

の為
ため

に宣
せん

説
ぜつ

セず[不]なりナむ。所以者
ゆ ゑ は

何
いかに

。常
つね

なりとオモヒて仏
ほとけ

を見
み

て尊重
そんぢう

セじ[不]を以
もち

ての故
ゆゑ

なり。[常
つね

ニ仏
ほとけ

ヲ見
み

ルヲ以
もち

テ尊重
そんぢう

セジ[不]ガ故
ゆゑ

なり。]  

Why is that?  If those people see that the Buddha does not emancipate himself, they would not respect 

nor worship the Buddha and would not think that he is difficult to encounter with.  They would fail to 

receive and uphold, become familiar with his profound teachings by reading and chanting them and to 

propagate his teachings for others.  Why is that?  Because they would not respect nor worship the 

Buddha seeing and thinking that he is just an ordinary person.   

善
ぜん

男子
な ん し

、譬
たと

（へば）有
あ

ル人
ひと

其
そ

の父母
ぶ も

多
おほ

ク財産
ざいさん

有
あ

（り）て、珍宝
ちんぼう

豊
ぶ

盈
やう

せりと見
み

ては、便
すなは

（ち）財物
ざいもつ

の於
ため

に、有
あ

ルこと希
まれ

なり、遭
あ

フこと難
かた

しといふ[之] 想
おもひ

を生
しやう

（さ）ず[不]。 

Good young man, for example, if a man has his parents full of wealth and sees that there are abundant 

treasures and valuables, then he would not think that, with respect to treasures and valuable, they are rare 

and difficult to come with. 

所以者
ゆ ゑ は

何
いかに

。父
ちち

と財物
ざいもつ

との於
ため

に常
つね

なりといふ想
おもひ

を生
な

すが故
ゆゑ

にといふが如
ごと

ク、善
ぜん

男子
な ん し

、彼
か

の 諸
もろもろ

の

衆生
しゆじやう

も亦
また

復
また

是
かく

（の）如
ごと

し。若
もし

如来
によらい

涅槃
ね は ん

に入
い

（り）たまはず[不]と見
み

てば、有
あ

ルこと希
まれ

なり、遭
あ

フ

こと難
かた

しといふ[之] 想
おもひ

を生
しやう

（さ）ず[不]なりナむ。所以者
ゆ ゑ は

何
いかに

。常
つね

なりと見
み

ルに由
よ

ルが故
ゆゑ

になり。 

Why is that?  Because of his father’s treasures and valuables, they would think that they are common 

and ordinary.  Good young man, those people are also like this man.  Seeing that the Buddha does not 

emancipate himself, they would end up thinking that he is rare in existence and difficult to encounter with.  

Why is that?  Because of seeing him common and ordinary. 

善
ぜん

男子
な ん し

、譬
たと

（へば）有
あ

ル人
ひと

父母
ぶ も

において貧窮
び ん ぐ

して[父母
ぶ も

ニ貧窮
び ん ぐ

して]資財
し ざ い

乏
ぼう

少
せう

なり、然
しか

も彼
か

の貧
びん

人
にん

い或
ある

トキに（は）王家
わ う け

に或
ある

（ときに）は大臣
だいじん

の舎
しや

に詣
いた

（り）て、其
そ

の倉庫
さ う こ

に種種
しゆじゆ

の珍財
ちんざい

悉
ことごと

ク皆
みな

盈
やう

満
まん

せるを見
み

て、希有
け う

ありといふ心
ごころ

遭
あ

フこと難
かた

しといふ[之] 想
おもひ

を生
な

す、時
とき

に彼
か

の貧
びん

人
にん

い財
ざい

を求
もと



6 

 

（め）むと欲
おも

フが為
ため

に、広
ひろ

く方便
はうべん

を設
まう

（け）て策
ハゲ

み勤
つと

（め）て怠
おこた

ルこと無
な

し、所以者
ゆ ゑ は

何
いかに

、貧窮
び ん ぐ

を捨
す

（て）て安楽
あんらく

なることを受
う

（け）むが為
ため

の故
ゆゑ

になりといふが如
ごと

（く）、善
ぜん

男子
な ん し

、彼
か

の 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

も亦
また

復
また

是
かく

（の）如
ごと

（し）。 

Good young man, for example, if a man has poor parents and has little assets and property, and 

furthermore, if this poor man happens to be at a royal family’s or a minister’s residence and to see that 

there are abundant treasures and valuables in their storehouses, then he starts thinking of something rare 

and difficulty of coming across with something.  Then that poor man works hard and never idles 

wanting to get such treasures and valuables by thinking out wide schemes and measures.  Why is that?  

Because he naturally wants to get out of poverty and live in comfort.  Good young man, those people are 

also like him. 

若
もし

如来
によらい

[於]涅槃
ね は ん

に入
い

（り）たまひヌと見
み

ては、遭
あ

（ふ）こと難
かた

しといふ想
おもひ

も乃至
な い し

憂苦
う く

等
とう

の想
おもひ

を

（も）生
な

シてむ。復
また

是
こ

の念
おもひ

を作
な

（さ）マク、「[於]無量劫
むりやうこふ

にありて、諸仏
しゆぶつ

如来
によらい

、[於]世
よ

に出現
しゆつげん

（し）

たまふこと、烏
う

曇
どん

跋
ばつ

華
け

の時
とき

にありて 乃
すなはち

一
ひと

（た）び現
げん

するが如
ごと

（し）」とオモフ。彼
か

の 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

い、希有
け う

なりといふ心
ごころ

を発
おこ

し、遭
あ

フこと難
かた

しといふ想
おもひ

を起
おこ

して若
もし

如来
によらい

に遭
あ

（ひ）てば、心
こころ

に敬
きやう

信
しん

を生
な

（し）てむ。正法
しやうぼふ

を説
と

きたまふを聞
き

（き）ては、実語
じ つ ご

なりといふ想
おもひ

を生
な

し、所有
あ

ル経典
きやうでん

をも 悉
ことごと

ク皆
みな

受持
じ ゆ ぢ

して、毀謗
き ば う

を生
な

（さ）ず[不]なりナむ。善
ぜん

男子
な ん し

、是
こ

の因縁
いんえん

を以
もち

て、彼
か

の仏世尊
ぶつせそん

は、久
ひさ

（し）ク世
よ

には住
ぢう

（し）たまはず[不]して 速
すみやけ

ク涅槃
ね は ん

に入
い

（り）たまひヌベシ。善
ぜん

男子
な ん し

、

是
こ

の 諸
もろもろ

の如
によ

来
らい

は、是等
か れ ら

の如
ごと

キ善
ぜん

巧
げう

方便
はうべん

を以
もち

て、衆生
しゆじやう

を成就
じやうじゆ

（し）たまふ。」とのたまふ。尓 時
（そのとき）

に四
よ

（はしら）の仏
ほとけ

是
こ

の語
ご

を説
と

キ已
をは

（り）たまひて、忽然
こつねん

に現
げん

（し）たまはず[不]なりヌ。 

If people see that the Buddha emancipates himself, they would think that he is difficult to encounter with 

and think that they would have to go through sufferings and pains.  They would also think the following:  

“In the eon, the appearance of the various bodhisattvas in the world is like the Udombara flower 

blooming once in time.” he thought.  When the people start thinking of something rare and the difficulty 

of encountering, and then if they encounter with the Buddha, the reverence and faith would be born in 

their heart.  When they hear the Buddha preach the true Dharma, they think they are the true words and 

they will receive and uphold all the scriptures available and stop slandering.  Good young man, because 

of this reason, it must be the case that Buddha Shakamuni does not dwell in this world for long and he 

emancipates himself immediately.  Good young man, these four bodhisattvas reach people by means of 

the schemes and measures like them.” he said.  At that time as soon as the four bodhisattvas finished 

explaining these words, they disappeared suddenly. 

尓 時
（そのとき）

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

摩訶
ま か

薩
さつ

、[與]無量
むりやう

百千
ひやくせん

の菩
ぼ

薩
さつ

及
および

無量
むりやう

億
おく

那
な

庾
ゆ

多
た

百千
ひやくせん

の衆生
しゆじやう

と倶
ともに

共
とも

に、鷲
じゆ

峯
ぶ

山
せん

の中
なか

の釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

如
によ

来
らい

正
しやう

遍
へん

知
ぢ

の所
みもと

に往詣
わうけい

して、頂
いたたき

をモチテ仏足
ぶつそく

を礼
らい

し、一面
いちめん

に在
あ

（り）て立
た

（て）

リ。時
とき

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、上
うへ

の如
ごと

キ事
こと

を以
もち

て、具
つぶさ

に世
せ

尊
そん

に曰
まを

す。 

Then Bodhisattva Ruciraketu paid a visit with an innumerable number, hundreds, thousands, of 

bodhisattvas and and innumerable number, millions and billions, of people to the Buddha, truly 

enlightened, at his place in Mount Gŗdhra and worshiped worshipped Buddha’s feet with their head 



7 

 

touching the ground, and stood all over there.  Then Bodhisattva Ruciraketu said to the Buddha fully 

about the above. 

時
とき

に四
よ

（はしら）の如
によ

来
らい

は亦
また

鷲
じゆ

峯
ぶ

に詣
マウ

デたまひて、[ヌ。] 釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

仏
ぶつ

の所
みもと

に至
いた

（り）たまひて、

各
おのおの

本方
ほんばう

に随
したが

（ひ）て、座
ざ

に就
つ

く（き）て[而]坐
ざ

（し）たまひヌ。侍者
じ し や

の菩薩
ぼ さ つ

に告
つ

（げ）て言
い

（は）

ク、「善
ぜん

男子
な ん し

汝
なむち

今
いま

釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

仏
ぶつ

の所
みもと

に詣
まう

（で）て、我
わ

が[ガ]為
ため

に問
とひ

として致
いた

したてまツレ。「病
やまひ

は

少
すくな

ク悩
なやま

（し）きことは少
すくな

しヤ。起居
き ご

は軽利
きやうり

にいますヤ。安楽
あんらく

に行
いま

（し）たまふヤ。 不
（いな）

ヤ。」

とまをす可
べ

し。 

Then the four bodhisattvas also paid a visit to the Buddha at Mount Gŗdhra.  They came to the Buddha 

and seated themselves according to their own directions.  They said to their attendant bodhisattvas, 

“Good young man, you now go to worship the Buddha and ask the following questions for us.  “Do you 

have no disease nor no trouble?  Do you have a comfortable daily life?  Are you at ease?  Or not?” 

you should say. 

復
また

是
こ

の言
こと

を作
な

（さ）マク、「善哉
よきかな

善哉
よきかな

、釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

如
によ

来
らい

、今
いま

金
こむ

光
くわう

明
みやう

経
きやう

の甚
じん

深
じん

の法要
ほふえう

を演説
えんぜつ

（し）

たまふ可
べ

し。一切
いつさい

の衆生
しゆじやう

を饒
ねう

益
やく

し、飢饉
け き ん

を除去
じ よ こ

し、安楽
あんらく

を得
え

令
し

（め）むと欲
おも

（ふ）が為
ため

に、我
われ

も

當
まさ

に随喜
ず ゐ き

セむトマヲス。」トマヲセ。」トノタマフ。 

They also said the following:  “Bravo, Bravo, the Buddha Enlightened, you should preach the true and 

profound teachings of the Golden Light Sutra now.  I should feel overwhelming joy, thinking that your 

teachings will benefit all the people, eliminating the famines, giving them comfort and ease.” you should 

say.” they said. 

時
とき

に彼
か

の侍者
じ し や

、 各
おのおの

釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

仏
ぶつ

の所
みもと

に詣
まゐ

（り）て、 頂
いたたき

をモチテ双
ふたつ

の足
あし

を礼
らい

（したてまつ）リ

却
しりぞ

（き）て一面
いちめん

に住
ぢう

して、倶
とも

に仏
ほとけ

に曰
まを

（し）て言
い

（は）ク、「彼
か

の天人
てんにん

の師
し

、問
とひ

を致
いた

（し）た

てまつりたまふこと無量
むりやう

なり。「病
やまひ

は少
すくな

ク悩
なやま

（し）キことは少
すくな

しヤ、起居
き ご

は軽利
きやうり

にいますヤ、

安楽
あんらく

に行
いま

（し）たまふヤ不
いな

ヤ。」ト、復
また

是
こ

の言
こと

を作
な

（し）たまはク、「『善哉
よきかな

善哉
よきかな

釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

如
によ

来
らい

、今
いま

金
こん

光
くわう

明
みやう

経
きやう

の甚
じん

深
じん

の法要
ほふえう

を演説
えんぜつ

（し）たまふ可
べ

し。一切
いつさい

の衆生
しゆじやう

を利
り

益
やく

し、飢饉
け き ん

を除去
じ よ こ

し、安楽
あんらく

を得
え

令
し

（め）む（と）欲
おも

（ふ）が為
ため

に。』トマヲセ。」トノタマフ。」トマヲス。 

Then the attendants each went to the Buddha and worshiped worshipped Buddha’s feet with their head 

touching the ground, and withdrew and seated over there and said to the Buddha together, ‘We have an 

innumerable number of questions to ak you.  “Do you have no disease nor no trouble?  Do you have a 

comfortable daily life?  Are you at ease?  Or not?”  They also said these.  “Bravo, Bravo, the Buddha 

Enlightened, you should preach the true and profound teachings of the Golden Light Sutra now.  I should 

feel overwhelming joy, thinking that your teachings will benefit all the people, eliminating the famines, 

giving them comfort and ease.” you should say.” they told us.’ they said. 

尓 時
（そのとき）

に釈
しや

迦
か

牟
む

尼
に

如
によ

来
らい

應
おう

正
しやう

等
とう

覚
がく

、彼
か

の侍者
じ し や

の 諸
もろもろ

の菩薩
ぼ さ つ

に告
つ

（げ）て言
のたま

（は）ク、「善哉
よきかな

善哉
よきかな

、

彼
か

の四
よ

（はしら）の如来
によらい

の 乃
すなはち

能
よ

ク 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

を饒
ねう

益
やく

し安楽
あんらく

（せ）むが為
ため

に、[於]我
われ

を正法
しやうぼふ

を

宣揚
せんやう

セヨと勤 請
くわんじやう

（し）たまふナラク。」とのたまふ。尓 時
（そのとき）

世尊
せ そ ん

而 説 頌 曰
しかもじゆをときてのたまはく

、 

 「我
われ

は常
つね

に鷲山
じゆせん

に在
あ

（り）て、此
こ

の経
きやう

宝
ぼう

を宣
せん

説
ぜつ

す、衆生
しゆじやう

を成就
じやうじゆ

セむと（の）故
ゆゑ

に、般
ぱつ

涅槃
ね は ん

を



8 

 

示
じ

現
げん

すベシ。凡夫
ぼ ん ぶ

は 邪
よこしま

の見
けん

を起
おこ

して、我
わ

が所説
しよせつ

を[我
われ

ト所説
しよせつ

トヲ]信
しん

セず[不]。彼
かれ

を成就
じやうじゆ

（せ）

むが為
ため

の故
ゆゑ

に、般
ぱつ

涅槃
ね は ん

を示
じ

現
げん

すべし。」 

とのたまふ。 

At that time the Buddha, truly enlightened, worthy of offering, told the four attendant bodhisattvas the 

following:  “Bravo, Bravo, the four bodhisattvas has rightly asked me to enhance the true Dharma to 

benefit and comfort the various people.” he said.  Then he expounded the verse and what he said was, 

   “I always dwell in Mount Gŗdhra and enhance this precious sutra, and to reach people, I should offer 

the manifestation of the complete nirvana.  An ignorant man would have a wrong view and would not 

believe what I preach.  In order to reach such a man, I should offer the manifestation of the complete 

nirvana.” he said. 

時
とき

に大会
だ い ゑ

の中
なか

に、婆等門
ば ら も ん

有
あ

リ、姓
せい

は憍陳如
けうちんによ

、名
な

は[曰]法師
ほ つ し

授記
じ ゆ き

といふ。[與]無量
むりやう

百千
ひやくせん

の婆等門
ば ら も ん

衆
しゆ

と仏
ほとけ

と供養
く や う

（し）たてまつリヌ。[已]。世尊
せ そ ん

の説
と

（き）たまふを聞
き

（き）て、般
ぱつ

涅槃
ね は ん

に入
い

（り）

ナむと、涕涙
たいるい

を交
まじ

へ流
なが

す。 

At the great assembly there was a Brahmin, whose surname was Kaundinya and was called 

Acaryavyakarana.  He finished the offering to the Buddha with an innumerable number, hundreds and 

thousands, of Brahmins.  He heard the Buddha preach and that he would enter the complete nirvana.  

He shed tears. 

前
すす

（み）て仏
ほとけ

の足
あし

を礼
らい

（し）たてまつり曰
まを

（し）て言
い

（は）ク、「世尊
せ そ ん

、若
もし

実
じつ

に如
によ

来
らい

は 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

に於
おき

て、大慈悲
だ い じ ひ

有
いま

して、憐愍
れんみん

し利
り

益
やく

して、安楽
あんらく

を得
（え）

令
し

（め）たまふこと、猶
なほ

父母
ちちはは

の余
よ

として等
ひと

（し）

キ者
モノ

無
な

キが如
ごと

クいまし、能
よ

ク與
とも

に世間
せ け ん

の帰依処
き え し よ

と作
な

（り）たまヘルこと、浄
きよ

キ満月
まんぐわつ

の如
ごと

クいま

し、大智慧
だ い ち ゑ

を以
もち

て、能
よ

ク[為]照明
せうみやう

したまふこと、日
ひ

の初
はじめ

に出
い

づルが如
ごと

クいまし、普
あまね

ク衆生
しゆじやう

を

観
み

たまひて、愛
あい

するに遍党
へんたう

無
な

キこと、羅怙
ら こ

羅
ら

をしたまふが如
ごと

（く）いますモノならば、唯
ただ

し願
ねが

フ

世尊
せ そ ん

、我
われ

に一
ひとつ

の願
ねがひ

を施
ほどこ

（し）たまヘ。」とまをす。 

He advanced and worshipped Buddha’s feet with their head touching the ground and said, “My dear 

Buddha, if you indeed have great compassion over the various people and pity and befenit them and let 

them have comfort and ease like their parents, like there being nobody like you, and you can become a 

refuge the world can take to like a pure full moon, and you can shine over them like the rising sun, and 

you look over all the people and love them unbiased like you do to your son Rahula, I pray to you, 

Buddha, please make me fulfill a wish.” he said. 

尓時
そのとき

世尊
せ そ ん

黙然
もくねん

して[而]止
マ

シマス。仏
ほとけ

の威力
ゐ り き

の故
ゆゑ

に、[於]此
こ

の衆
しゆ

の中
なか

に有
あ

ル梨車毘
り し や び

童子
ど う じ

には、一切
いつさい

衆生
しゆじやう

喜
き

見
けん

と名
なづ

ケラルルい、婆等門
ば ら も ん

憍
けう

陳
ちん

に語
かた

（り）て言
い

（は）ク、「大
だい

婆等門
ば ら も ん

、汝
なむち

今
いま

仏
ほとけ

に従
したが

（ひ）

たてまつりて、何
なに

の願
ねがひ

をか乞
こ

（は）むと欲
おも

フ。我
われ

レ能
よ

ク汝
なむち

に与
あた

へむ。」といふ。婆等門
ば ら も ん

の言
い

（は）

ク、「童子
ど う じ

我
われ

無上
むじやう

世尊
せ そ ん

を供養
く や う

したてまつラむと欲
おも

フをモチテ、今
いま

如来
によらい

に従
したが

（ひ）たてまつりて、

舎利
し や り

を芥子
け し

の如
ごと

ク許
ばか

リをも求請
ぐしやう

す。何 以 故
なにをもちてのゆゑ

にとならば、我
われ

レ曾
むか

し、若
もし

善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女子
によにん

の仏
ほとけ

の舎利
し や り

を、芥子
け し

の如
ごと

ク許
ばか

（り）をも得
え

て、恭敬
くぎやう

し供養
く や う

セむ、是
こ

の人
ひと

は當
まさ

に三十三天
さんじふさんてん

に生
うま

レて、而
しか

も帝釈
たいしやく

と為
ナ

ラむと説
と

（き）しを聞
き

（き）しをモチテなり。」といふ。 



9 

 

Then the Buddha became silent.  Because of the power of the Buddha, among the people here, there was 

a boy, Sarvasattva priyadarsana Liccavikumara, called all the people pleases upon seeing him, and he said 

to Brahmin Kaundinya, “Great Brahmin, what wish would you like to be fulfilled following the Buddha 

now?  I would be able to grant your wish.”  he said.  What the Brahmin said was “My dear boy, I now 

follow the Buddha wanting to serve the supreme master, and what I would like is a grain of Buddha’s 

bones.  Why?  Because I once heard that if a good young man or a good young woman gaines a grain 

of the Buddha’s bones and venerates and honors it, and does the service to it, then this person should be 

born in the heaven of thirty-three gods and furthermore become a sakra devendra.” he said. 

是
こ

の時
とき

に童子
ど う じ

婆等門
ば ら も ん

に語
かた

（り）て曰
い

はク、「若
もし

三十三天
さんじふさんてん

に生
うま

（れ）て、勝
すぐ

（れ）たる報
ムクイ

を受
う

（け）

むと欲
よく

願
ぐわん

セば[者]、當
まさ

に心
こころ

を至
いた

（し）て是
こ

の金
こん

光 明
くわうみやう

最勝
さいしよう

王
わう

経
きやう

を聴
キ

キたてまつる應
べ

し。[於] 諸
もろもろ

の経
きやう

の中
なか

に最
もと

も殊勝
しゆしよう

にいますと為
な

す。 解
（さと）

ルこと難
かた

ク入
い

リ難
がた

（く）して、声聞
しやうもん

独
どく

覚
かく

も知
し

ルこ

と能
あた

（は）ヌ[不] 所
ところ

なり。此
こ

の経
きやう

は能
よ

ク無量
むりやう

無辺
む へ ん

の福徳
ふくとく

の果報
くわほう

を生
な

（せ）シメ乃至
な い し

無上
むじやう

菩提
ぼ だ い

を

成
じやう

弁
べん

セシむルをモチテなり。我
われ

レ今
いま

汝
なむち

が為
ため

に、略
りやく

して其
そ

の事
こと

を説
と

ク。」といふ。 

This time the boy told the brahmin, “If you want to be born in the heaven of the thirty-three gods and 

rewarded excellently, you should listen to this Sutra of Golden Light with all your heart.  It is the best 

among the scriptures.  It is difficult to understand and difficult to get into.  A shravaka, one who 

understands upon hearing, nor the self-enlightened cannot understand it.  Because this scripture can 

bring about unmeasurable and unlimited happiness and merits and moreover can accomplish the supreme 

bodhi.  I am going to explain it briefly for your sake.” he said. 

婆等門
ば ら も ん

の言
い

（は）ク、「善哉
よきかな

童子
ど う じ

、此
こ

の金
こん

光
くわう

明
みやう

は甚
じん

深
じん

なり、最上
さいじやう

なり、解
さと

ルこと難
かた

ク入
い

リ難
がた

キ

をモチテ、声聞
しやうもん

独
どく

覚
かく

すラ尚
なほ

し知
し

ルこと能
あた

（は）ず[不]アルなり。 何
（いか）

（に）況
いはむ

（や）我
われ

等
ラ

辺鄙
へ ん ひ

の[之]人
ひと

の智慧
ち ゑ

微浅
み せ ん

なるい而
しか

も能
よ

ク解
げ

了
れう

セむヤ。是
こ

の故
ゆゑ

に我
われ

今
いま

仏
ほとけ

の舎利
し や り

を求
もと

（め）て、芥子
け し

の如
ごと

ク許
ばか

（り）をも、持
も

（ち）て本処
ほんじよ

に還
かへ

（り）て、宝
たから

の 函
ふむびつ

の中
なか

に置
お

（き）て、恭敬
くぎやう

し供養
く や う

して、

命終
みやうじゆ

の[之]後
のち

には、帝釈
たいしやく

と為
な

りて、常
つね

に安楽
あんらく

を受
う

（く）ルこと得
え

むとオモフ。云何
い か に

ゾ汝
なむち

が今
いま

我
わ

が為
ため

にとして、明
みやう

行
ぎやう

足
そく

に従
したが

（ひ）たてまつりて、斯
こ

の一
ひとつ

の願
ねがひ

を求
もと

（む）ルこと能
あた

（はざ）

ラむ[不]。」といふ、是
こ

の語
こと

を作
つく

リヌ[已]。尓
その

時
とき

に童子
ど う じ

即
すなはち

婆等門
ば ら も ん

の為
ため

に[而]頌
じゆ

を説
と

（き）て曰
い

は

ク、 

What the Brahmin said was “Good boy, this Sutra of Golden Light is profound.  It is the best.  It is 

difficult to understand and get into so that even a shravaka or the self-enlightened cannot understand it.  

It’s all the less so for us, who are rustic and ignorant people.  How can we understand it well?  Because 

of this, I now look for the Buddha’s bones and try to gain even a grain of it, bring it home, place it in the 

treasurebox, venerate and honor it, do the service to it, then after the end of my life, I would like to 

become a sakra devendra and live always in comfort and ease.  Why can’t you for my sake seek to fulfill 

my one wish following the one with perfect act and wisdom?”  he said.  As soon as he finished saying 

that, the boy expounded the verse for the Brahmin and what he said was: 

 「恒河
ご う が

の駛
はや

ク流
なが

（る）ル水
みづ

には[恒河
ご う が

ト駛
はや

ク流
なが

ルルトノ水
みづ

には]、白
びやく

蓮華
れ ん げ

生
な

す可
べ

ケむヤ。黄鳥
おうてう

は



10 

 

[イ]白
しろ

キ形
かたち

に作
な

リ、黒
くろ

キ烏（鳥
とり

？）は[イ]変
へん

して赤
あか

ク為
な

りナムヤ。仮令
た と

（ひ）瞻部樹
せんぶじゆ

にて、多羅
た ら

の菓
み

[菓
ミ

ハ]生
な

しヌ可
べ

クなり[可
ベ

ケム]、朅樹羅
が じ ゆ ら

の枝
えだ

の中
なか

に、能
よ

ク菴
あん

羅
ら

の葉
は

は出
い

（で）むヤ。斯
こ

レ等
ラ

の

希有
け う

の物
もの

は、或
ある

トキには容
（よ）

し転変
てんべん

しヌ可
べ

クあるも、世尊
せ そ ん

の[之]舎利
し や り

は、畢竟
ひつきやう

して得
ウ

可
べ

（から）

ず[不]。仮令
た と

（ひ）亀
かめ

の毛
け

を用
もち

（ゐ）て、上妙
じやうめう

の服
ころも

に織
オ

り成
な

（し）て、寒
さむ

キい時
とき

に披
つ？

ケ著
キ

可
べ

か

ラむトキに、方
まさ

に仏
ほとけ

の舎利
し や り

をば求
もと

むベシ。仮令
た と

（ひ）蚊蚋
もんもう

の足
あし

をモチテ、[可使]楼
ろう

観
くわん

と成
な

して、

堅
かた

ク固
かた

（く）して揺動
トイエウ

（せ）ず[不]（あら）使
シ

む可
べ

（か）ラむトキに、方
まさ

に仏
ほとけ

の舎利
し や り

をば求
もと

む

ベシ。仮令
た と

（ひ）水
みづ

にある蛭虫
てつちう

の、口
くち

の中
なか

に白
しろ

キ歯
は

生
な

（し）て、長
なが

ク大
おほ

キにして利
と

（か）ラむこ

と蜂
はち

の如
ごと

（くあら）むトキに、方
まさ

に仏
ほとけ

の舎利
し や り

をば求
もと

むベシ。仮令
た と

（ひ）莬
うさぎ

の角
つの

を持
も

（ち）て、

用
もち

（ゐ）て[於]梯
タイ

と成
な

して蹬
フ

みて、天宮
てんぐう

に昇
アガ

リ上
ノボ

ル可
ベ

（か）ラむトキに、 方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。 

    “In the rapidly flowing water of the Ganges, should whote lotus flowers grow?  Should yellow 

birds become white ones and black birds (crows?) change to red ones?  Even if tala fruits grow on jambu 

trees, should amra leaves shoot out from kharjura branches?  These rare things may sometime change by 

chance, but the Buddha’s bones should not be gained after all.  When cold tortoise-hairs are woven into 

a well-made cloak and you put it on, then we should seek the Buddha’s bones.  If the legs of mosquitos 

and gadflies are used to build a maginificent palace that is so strong and solid as not to shake, then we 

should seek the Buddha’s bones.  If a white tooth grows in the mouth of a water leech and it becomes 

long and big and sharp as a wasp’s, then we should seek the Buddha’s bones.  If horns of rabbits are 

made into a ladder and we climb it up to the heavenly palace, then we should seek the Buddha’s bones. 

鼠
ネ

い此
こ

の梯
はし

に縁
よ

りて上
のぼ

リて[縁
ツナ

トシテ上
のぼ

リて][除去]阿蘇
あ そ

羅
ら

の能
よ

ク空
そら

の中
なか

の月
つき

を障
サ

フルを除去
ぢ よ こ

せ

むトキに、方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。若
タト

ヒ蠅
はへ

い酒
さけ

を飲
の

み酔
ゑ

ヒて 周
スウ（あまね）

ク村邑
むらむら

の中
なか

に行
ゆ

キ、広
ひろ

ク[於]舎宅
しやたく

に造
つく

ラむトキに、方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。若
もし

使
たと

（ひ） 驢
うさきむま

の 脣
くちひる

の色
いろ

、赤
あか

なること頻婆菓
びんばくわ

の如
ごと

（く）

して、善
よ

ク[於]歌 ひ 舞 フ
カアフウ（うたひまふ）

ことを作
な

さむトキに、 方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。 

If a mouse climbs this ladder up and can eliminate Asura’s eclipsing the moon in the sky, then we should 

seek the Buddha’s bones.  If flies drink sake and get drunk and fly to all over the villages and build 

houses far and wide, then we should seek the Buddha’s bones.  If a donkey has lips red like a bimba fruit 

and can sing and dance well, then we should seek the Buddha’s bones. 

烏
からす

と[与？]鵂
く

鶹
る

鳥
てう

とい、同
おな

（じ）ク共
とも

に一処
いつしよ

に遊
あそ

（び）て、彼
か

レ此
こ

レ相
あ

ひ順
じゆん

従
じう

（す）ラむトキ

に、方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。仮令
た と

（ひ）波
は

羅
ら

の葉
ハ

をモチテ、[可][於]傘盖
かさがい

に成
な

して、能
よ

ク[於]大雨
おほあめ

を

遮
サ

フ[遮
サ

ス]可
べ

（から）むトキに、 方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。仮令
た と

（ひ）大
おほ

（き）なる船舶
ツフ々ネ

に、 諸
もろもろ

の

財宝
ざいほう

を盛
も

レ満
み

て、能
よ

ク陸地
ろ く ち

ヨリ行
いま

セ令
し

（め）むトキに、方 求 仏 舎 利
まさにほとけのしやりをばもとむべし

。仮令
た と

（ひ）鷦鷯鳥
カ ヤ ク キ

（セ

ウレウテウ）い、觜
くちばし

を以
もち

て香山
かうぜん

を銜
フク

みて、処
ところ

に随
したが

ひて 任
（ほしきま）

マに遊行
ゆぎやう

せむトキに、方
まさ

に仏
ほとけ

の

舎利
し や り

をば求
もと

むべし。」 

といふ。 

If a crow and an owl play together at one place and they follow each other obediently, then we should 

seek the Buddha’s bones. If a palasa leaf is used as an umbrella to shelter from a heavy rain, then we 

should seek the Buddha’s bones.  If large ships are loaded full with jewels and treasures and can be 



11 

 

made to go on land, then we should seek the Buddha’s bones.  If a wagtail can pick Mount 

Gandhamadha with his beak and fly about anywhere as he wants, then we should seek the Buddha’s 

bones.” he said. 

尓 時
（そのとき）

に法師
ほ つ し

授記
じ ゆ き

婆
ば

羅門
ら も ん

、此
こ

の願
ねがひ

を聞
キ

き已
をは

（り）て、亦
また

伽
か

他
た

を以
もち

て、一切
いつさい

衆生
しゆじやう

喜
き

見
けん

童子
ど う じ

に答
こた

（へ）

て曰
い

はク、 

 「善哉
ぜんさい

大
おほき

なり、童子
ど う じ

なり、此
こ

の衆
しゆ

の中
なか

に吉祥
きちじやう

なり。善
ぜん

巧
げう

あり、方便
はうべん

の心
こころ

あり、仏
ほとけ

の無上
むじやう

の

記
き

を得
え

たり。如来
によらい

は大威徳
だいゐとく

います、能
よ

ク世間
せ け ん

を救護
く ご

（し）たまふ。 仁
（きみ）

、至
いた

レル心
こころ

をモチテ聴
き

ク

可
べ

し。我
わ

レ今
いま

次第
し だ い

に説
と

かむ。諸仏
しよぶつ

の境
きやう

は難思
な ん し

なりケリ。世間
せ け ん

に與
とも

に等
ひと

（し）キは無
な

（かり）ケ

リ。法身
ほつしん

は性
しやう

において常住
じやうぢう

なりケリ。修行
しゆぎやう

も差別
しやべつ

無
な

かりケリ。諸仏
しよぶつ

は体
からだ

皆
みな

同
おな

（じき）なり。

所説
しよせつ

の法
ほふ

も亦
また

尓
（しか）

なり。諸仏
しよぶつ

は作者
さ し や

無
な

し。亦
また

は復
また

本
もと

ヨリ無生
むしやう

なりケリ。世尊
せ そ ん

は金剛
こんがう

の体
からだ

なり、

権現
ごんげん？

せるいは此
（こ）

レ化身
け し ん

なり[[於]化身
け し ん

ヲ権現
ごんげん

セルナリケリ]。是
こ

の故
ゆゑ

に仏
ほとけ

の舎利
し や り

は、芥子
け し

の如
ごと

ク

許
ばか

リも無
な

かりケリ。仏
ほとけ

は血肉
ち に く

に非
あら

ヌ身
み

なり。云何
い か に

ゾ舎利
し や り

有
いま

すベカリケリといふ。方便
はうべん

をモチテ

身骨
しんこつ

を留
と

（めたま）ヘルことは、 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

を益
やく

（せむ）が為
ため

になりケリ。法身
ほつしん

の是
こ

レ正覚
しやうがく

た

る、法界
ほつかい

の 即
すなはち

如来
によらい

なる、此
こ

レい是
こ

レ仏
ほとけ

の真身
しんじん

なり、亦
また

説
とく？

も是
かく

（の）如
ごと

キ法
ほふ

なり。」 

Then Brahmin Acaryavyakarana, hearing out this wish, answered Sarvasattva priyadarsana 

Liccavikumara, called all the people pleases upon seeing him, in terms of the Gatha verse, 

     “Bravo, great, Boy!  You are a good sign among these people.  You have a heart of the wisdom 

of skillful means of salvation.  You have gained the Buddha’s prophecy to enlightenment.  The Buddha 

has a great power.  He saves and protects the world well.  You should listen with all your heart.  I will 

now expound it gradually.  The spheres of the various bodhisattvas are difficult to understand.  There is 

nothing equal to them.  The Dharma body is permanent by nature.  There have been no discrimations 

for practices.  The bodies of the various bodhisattvas are all the same.  The laws that they preach are 

also the same.  There is no creator of the various bodhisattvas.  They are also non-arising in the 

beginning.  The Buddha has a hard and indestructible body.  His manifestations are transformed bodies.  

Because of this, there is not even a grain of the Buddha’s bones.  The Buddha does not made of blood 

and bones.  How can you say there are Buddha’s bones?  That he left his body and bones as a skillful 

means is for the salvation of the people.  The Dharma body is nothing but the right, perfect 

enlightenment and the Dharma realm is nothing but the Buddha.  That is to say this is the true body of 

the Buddha.  Also what he preaches is such truth.”  

尓 時
（そのとき）

に会
ゑ

の中
なか

に三万二千
さんまんにせん

の天子
て ん し

あり。如来
によらい

の寿命
じゆみやう

長遠
ちやうをん

なりと説
と

（き）たまふを聞
き

（き）て、

皆
みな

阿耨多羅
あ の く た ら

の心
こころ

を発
おこ

（し）つ。歓喜
か ん ぎ

踊躍
ゆ や く

して未曾有
み ぞ う

なること得
え

つ。異口同音
い く ど う お ん

にして[而]頌
じゆ

を説
と

（き）て曰
い

はク、 

 「仏
ほとけ

は般
ぱつ

涅槃
ね は ん

（し）たまはず[不]。正法
しやうぼふ

も亦
また

滅
めつ

（せざ）レ[不]ども、衆生
しゆじやう

を利
り

（せ）むが

為
ため

に、滅尽
めつじん

有
あ

（り）と示現
じ げ ん

（し）たまひケリ。世尊
せ そ ん

は不思議
ふ し ぎ

にして、妙体
めうたい

において異相
い さ う

無
な

（け）

レども、衆生
しゆじやう

を利
り

（せ）むが為
ため

の故
ゆゑ

に、種種
しゆじゆ

の荘厳
しやうごん

を現
あらは

（し）たまひケリ。」 

といふ。 



12 

 

There were thirty-two thousand heavenly people in the assembly then.  Hearing that the Buddha’s 

measure of life was explained to be immeasurable, the highest, perfect enlightenment was brought within 

everyone.  They rejoiced and danced for joy and gained the unprecedented thing.  They expounded the 

verse and what they said in chorus was: 

   “The Buddha does not enter the perfect nirvana.  The true Dharma has not perished yet, but he has 

revealed that the perishment is possible for people’s sake.  The Buddha is a wonder and there is no other 

phase in his mystic substance but he has shown various glorious manifestations for people’s benefit.” they 

said. 

尓 時
（そのとき）

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、 親
（まのあた）

り[於] 仏
ほとけ

の前
まへ

と及
および

四
よ

（はしら）の如来
によらい

と并
あは

（せ）て二
ふたり

の大士
だ い し

と、諸
もろもろ

の天子
て ん し

との所
ところ

にして、釈迦牟
し や か む

尼
に

如来
によらい

の壽量
じゆりやう

の事
こと

説
と

（き）たまふを聞
き

キ已
をは

（り）て、復
また

[従]座
ざ

ヨ

リ起
た

チ 掌
たなごころ

を合
あは

セ、恭敬
う や ま

ひて仏
ほとけ

（に）曰
まを

して言
い

（は）ク、「世尊
せ そ ん

、若
もし

実
じつ

に是
かく

（の）如
ごと

ク諸仏
しよぶつ

如来
によらい

は、般
ぱつ

涅槃
ね は ん

（し）たまはず[不]、舎利
し や り

も無
な

キ者
モノ

とならば、云何
い か に

ゾ経
きやう

の中
なか

に、涅槃
ね は ん

することと及
および

仏
ほとけ

の舎利
し や り

ありて、諸
もろもろ

の人天
にんでん

に恭敬
くぎやう

し、供養
く や う

（せ）令
し

むルコトト有
あ

（り）と説
と

（き）たまひ、過去
く わ こ

の諸仏
しよぶつ

も現
げん

に身骨
しんこつ

有
あ

（り）て、[於]世
よ

に流布
る ふ

して、人天
にんでん

の供養
く や う

するに、福
ふく

を得
え

ルこと、無辺
む へ ん

にア

ラシメタマヘル。今
いま

復
また

無
な

しと言
のたま

ヘル、疑惑
ぎ わ く

を 生
（おこ）

すを 致
イ（た）

シつ。唯
ただ

し願
ねが

フ世尊
せ そ ん

、我等
わ れ ら

を哀愍
あいみん

し

て広
ひろ

ク為
ため

に分別
ふんべつ

（し）たまへ。」とまをす。 

Then Bodhisattva Ruciraketu, having heard the Buddha’s measure of life in front of the Buddha, the Four 

Bodhisattavas, the two great men, and various heavenly people, stood from his seat and clasped his hands 

together and what he said devoutly was “My great Buddha, if indeed the various buddhas do not enter 

complete nirvana and there is no bones of theirs, why it is said in the scriptures that they enter nirvana and 

the bones are left so that vaious people are made to vanerate and honor them and that the various 

bodhisattvas in the past left their bones and they are current and when people do offering and sustaining 

they receive unlimited merits?  You say now that there is no such thing.  A doubt now rose in my mind.  

I pray you, the Buddha, have pity on us and give us your interpretations widely for our benefit.” he said. 

尓 時
（そのとき）

に仏
ほとけ

、妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

及
および

諸
もろもろ

の大衆
だいしゆ

に告
のたま

はク、「汝
なむち

等
ら

知
し

ル當
べ

し、般
ぱつ

涅槃
ね は ん

すと云
い

ふ、舎利
し や り

有
あ

リ

といふは[者]、是
こ

レ密
みつ

意
い

の説
せつ

なり。是
かく

（の）如
ごと

キ[之]義
ぎ

を、當
まさ

に心
こころ

を一
ひとつ

（に）て聴
き

ケ。善男子
ぜんなんし

菩薩摩訶
ぼ さ つ ま か

薩
さつ

の、是
かく

（の）如
ごと

ク其
そ

の十
とを

の法
ほふ

有
あ

リと知
し

ラむい（ある）應
べ

キに、能
よ

ク如来應
によらいおう

正
しやう

等
とう

覚
がく

の真実
しんじつ

の理趣
り し ゆ

をモチテ究竟
くきやう

の大般
だいぱつ

涅槃
ね は ん

有
あ

リと説
と

（き）たまふことをば解
さと

ルベシ。 

Then the Buddha said to Bodhisattva Ruciraketu and various people, “You should know this that entering 

complete nirvana and (then) having the bones are the explanation of hidden meanings.  You should listen 

to the following meaning with all your heart.  Good young men and bodhisattvas, you should know the 

following.  There are ten laws.  You should understand that the Buddha, truly enlightened, preaches 

that ultimately there is complete nirvana in terms of the ways of the truth. 

云何
い か に

をか十
とを

と為
す

る。一者
ひとつは

諸仏
しよぶつ

如来
によらい

は、究竟
くきやう

して 諸
もろもろ

の煩悩
ぼんなう

障
しやう

と所知障
しよちしやう

とを断
た

チ尽
つく

（せ）ル故
ゆゑ

に、

名
な

（づけ）て[為]涅槃
ね は ん

といふ。二者
ふたつは

諸仏
しよぶつ

如来
によらい

は善
よ

ク能
よ

ク有情
うじやう

の無性
むしやう

と及
および

法
ほふ

の無性
むしやう

とを解了
げ れ う

（し）

たまヘル故
ゆゑ

に、名
な

（づけ）て[為]涅槃
ね は ん

といふ。三者
み つ は

能
よ

ク身
み

の依
え

と及
および

法
ほふ

（の）依
え

とヲ転
てん

（し）た



13 

 

まヘルが故
ゆゑ

に、名
な

（づけ）て[為]涅槃
ね は ん

といふ。四者
よ つ は

諸
もろもろ

の有情
うじやう

の於
ため

に任
にん

運
うん

に化
け

する因縁
いんえん

を休息
く そ く

（し）

たまヘル[休息
く そ く

したまふベキ化
け

ノ因縁
いんえん

ナル]故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。五
いつつ

[者]は真実
しんじつ

の無差別
むしやべつ

の相
さう

たる

平等
びやうどう

の法身
ほつしん

を証得
しようとく

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。六者
む つ は

生死
しやうじ

と及以
お よ び

涅槃
ね は ん

との無二
む に

の性
しやう

を知
し

（り）

たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。七者
ななつは

一切
いつさい

法
ほふ

の於
ため

に其
そ

の根本
こんぼん

を了
れう

して、清 浄
しやうじやう

を証
しよう

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。八者
や つ は

一切
いつさい

法
ほふ

の於
ため

に生
しやう

も無
な

ク滅
めつ

も無
な

しと、善
よ

ク修行
しゆげふ

（し）たまヘル故
ゆゑ

（に）、

名為涅槃
なづけてねはんといふ

。九者
ここのつは

真如
しんによ

と法界
ほつかい

と実際
じつさい

と平等
びやうどう

なることと正智
しやうち

を得
え

たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。十者
と を は

諸法
しよほふ

の性
しやう

と及
および

涅槃
ね は ん

の性
しやう

との於
ため

に、無差別
むしやべつ

を得
え

たまヘル故
ゆゑ

に、名
な

（づけ）て[為]涅槃
ね は ん

といふ。是
これ

を十
とを

の法
ほふ

をモチテ、涅槃
ね は ん

有
あ

リと説
と

クとは謂
い

フ。 

What are the ten laws?  The first is that because the various bodhisattvas can completely cut off the 

hindrance of evil passions and hindrance to the correct knowledge of objects ultimately, it is called 

nirvana.  The second is that because the various bodhisattvas can understand the non-arising of the 

sentient beings and the dharma, it is called nirvana.  The third is that becase they can change the ground 

of the body and dharma, it is called nirvana.  The fourth is that because the cause for the spontaneous 

change is at rest on the sentient beings, it is called nirvana.  The fifth is that becase they attain the true 

dharma body of equality in the nondistictive phase, it is called nirvana.  The sixth is that because 

because they know the unique nature of life and death and nivrvana, it is nirvana.  The seventh is that 

because because they manifest the purity understanding the ground of the dharma for the sake of all the 

dharmas, it is called nirvana.  The eighth is that because there is no birth or perishment in all the 

dharmas and they practice well, it is called nirvana.  The ninth is that because they acquire that correct 

knowledge that the true thusness and the dharma realm and reality are equal, it is called nirvana.  The 

tenth is that because they aquire the non-distinction on the nature of the various dharmas and nirvana, it is 

called nirvana.  This, I teach that there is nirvana in temrs of the ten laws.   

復
また

次
つぎ

に善男子
ぜんなんし

、菩薩摩訶薩
ぼ さ つ ま か さ つ

の是
かく

（の）如
ごと

ク復
また

十
とを

の法
ほふ

有
あ

リと知
し

ラ（し）む應
べ

キに、能
よ

ク如来應
によらいおう

正
しやう

等
とう

覚
がく

の真実
しんじつ

の理趣
り し ゆ

をモチテ、究竟
くきやう

の大般
だいぱつ

涅槃
ね は ん

有
あ

リと説
と

（き）たまヘルことをば解
さと

ルベし。云何
いかにか

為十
とをとなす

。

一者
ひとつは

一切
いつさい

の煩悩
ぼんのなう

は、楽
げう

欲
よく

を以
もち

て本
もと

と為
な

す。楽
げう

欲
よく

に従
よ

（り）て生
しやう

す。諸仏
しよぶつ

世尊
せ そ ん

は楽
げう

欲
よく

を断
た

（ち）

たまヘルが故
ゆゑ

に、名
な

（づけて）[為]涅槃
ね は ん

といふ。二者
ふたつは

諸
もろもろ

の如
によ

来
らい

は 諸
もろもろ

の楽
げう

欲
よく

を断
た

（ち）たまヘ

ルを以
もち

て、一法
いつほふ

をも取
と

（り）たまはず[不]。取
と

（り）たまはヌ[不]を以
もち

ての故
ゆゑ

に、去
さ

リも無
な

ク来
きた

リ

も無
な

し。所取
しよしゆ

無
な

キが故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。去
さり

も来
きたり

も無
な

ク及
および

所取
しよしゆ

も無
な

キを以
もち

て、是
こ

レをモチテ 則
すなはち

法身
ほつしん

は生
いき

もセず[不]、生滅
しやうめつ

無
な

キが故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。四者
よ つ は

此
こ

の無
む

生滅
しやうめつ

をば、言
こと

をモチテ宣
の

（ぶ）

ル所
ところ

には非
あら

ず、言語
ご ん ご

断
た

(ye)たるが故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。五者
いつつは

我人
が に ん

は有
あ

（る）こと無
な

し、唯
ただ

法
ほふ

のみ生滅
しやうめつ

すとして、転依
て ん え

を得
え

たるが故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。六者
む つ は

煩悩
ぼんなう

と随惑
ずゐわく

とは皆
みな

是
こ

レ客塵
かくじん

なり。法性
ほつしやう

は是
こ

レ

主
ぬし

にして、来
きたり

も無
な

ク去
さり

も無
な

しと仏
ほとけ

は了知
れ う ち

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。七者
ななつは

真如
しんによ

は是
こ

レ実
じつ

なり、余
のこり

は皆
みな

虚妄
こ ま う

なり。実性
じつしやう

の体
たい

は[者]、 即
すなはち

是
こ

レ真如
しんによ

なり。真如
しんによ

の性
しやう

は[者] 即
すなはち

是
こ

レ如来
によらい

な

り。名
な

（づけ）て[為]涅槃
ね は ん

という。八者
や つ は

実際
じつさい

の[之] 性
しやう

は戯
け

論
ろん

有
あ

（る）こと無
な

し。唯
ただ

独
（ひと）

（は）シ

ラ如来
によらい

のみ実際
じつさい

の法
ほふ

を証
しよう

（す）ルをモチテ、戯
け

論
ろん

を永
ながく

に断
た

（ち）たまヘリ、名
な

（づけ）て為涅槃
ねはんといふ

。

九者
ここのつは

無生
むしやう

は是
こ

レ実
じつ

なり、生
しやう

は是
こ

レ虚妄
こ ま う

なり、愚癡
ぐ ち

の[之]人
ひと

は生死
しやうじ

に漂溺
へうにやく

す。如来
によらい

は体
たい

実
じつ

にし



14 

 

て、虚妄
こ ま う

有
あ

（る）こと無
な

キをモチテ、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。十者
と を は

不実
ふ じ つ

の[之]法
ほふ

は是
こ

レ[従]縁
えん

ヨリ生
しやう

す、真如
しんによ

の[之]法
ほふ

は[従]縁
えん

ヨリ起
おこ

ラず[不]、如来
によらい

の法身
ほつしん

は体
たい

是
こ

レ真実
しんじつ

なるをモチテ、名
な

（づけ）て[為]涅槃
ね は ん

といふ。善
ぜん

男子
な ん し

、是
これ

を[謂]十
とを

の法
ほふ

をモチテ涅槃
ね は ん

有
あ

リと説
と

クとはいふ。 

Next, good young men, you should know the following.  The Buddha has the following ten more laws.  

You should understand that the Buddha, truly enlightened, teaches that ultimately there is great complete 

nirvana in terms of the ways of the truth.  What are the ten laws?  The first is that all the evil passions 

have their bases on avarice.  They arise from avarice.  Because the various bodhisattavas have perished 

it, it is called nirvana.  The second is that the various bodhisattvas, perishing various avarices, do not 

take one particular law.  Because they do not, there is nothing that comes or goes.  Because they have 

nothing, it is called nirvana.  Because nothing comes and nothing goes and nothing is possessed, the 

dharma body does not live nor perish in terms of this, so it is called nirvana.  The fourth is that it is not 

possible to express this non-perishment in terms of words.  Because the language is cut off, it is called 

nirvana.  The fifth is that there is no soul.  Because only the law has its appearance and disappearance, 

it gains the reversal of the basis of its existence, so it is called nirvana.  The sixth is that evil passions 

and their accompanying passions are all parasitic.  Because the Buddha understands that the Dharma is 

the host and it neither comes nor goes, it is called nirvana.  The seventh is that the True Thusness is real 

and the rest is all unreal and delusory.  The natural body is exactly the True Thusness.  The nature of 

the True Thusness is exactly the tathagata, so it is called nirvana.  The eighth is that there is no useless 

argument about the real nature.  Because the existence of even a single tathagata only manifests real 

laws, useless aruguments are terminated forever, so it is called nirvana.  The ninth is that non-arising is 

real and arising is unreal and delusory.  Ignorant people float and drown in birth and death.  The 

Buddha body is real and there is nothing unreal and delusory, so it is called nirvana.  The tenth is that 

unreal laws arise from indirect causes.  The True Thusness does not arise from indirect causes.  

Because the Dharma body of the Buddha is real, so it is called nirvana.  Good young men, this, I teach 

that there is nirvana in temrs of the ten laws. 

復
また

次
つぎに

善
だん

男子
な ん し

、菩薩摩訶
ぼ さ つ ま か

薩
さつ

の、是
かく

（の）如
ごと

ク復
また

十
とを

の法
ほふ

有
あ

リと知
し

ラしむ応
べ

キに、能
よ

ク如来應
によらいおう

正
しやう

等
とう

覚
がく

の真実
しんじつ

の理趣
り し ゆ

をモチテ究竟
くぎやう

の大般
だいぱつ

涅槃
ね は ん

有
あ

リと説
と

クことをば解
さと

ルべし。云何為十
いかにとをとなす

。一者
ひとつは

如来
によらい

は善
よ

ク

施
せ

及
および

施
せ

の果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）て、施
せ

及
および

果
くわ

の不正
ふしやう

分別
ふんべつ

を永
ながく

に除滅
ぢよめつ

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、

名為涅槃
なづけてねはんといふ

。二者
ふたつは

如来
によらい

は善
よ

ク戒
かい

及
および

戒
かい

の果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）て、此
こ

の戒
かい

及
および

果
くわ

の不正
ふしやう

分別
ふんべつ

を

永
ながく

に除滅
ぢよめつ

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。三者
み つ は

如来
によらい

は善
よ

ク忍及
にんおよび

忍
にん

の果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）

て、此
こ

の忍及
にんおよび

果
くわ

の不正
ふしやう

分別
ふんべつ

を永
ながく

に除滅
ぢよめつ

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。四者
よ つ は

如来
によらい

は善
よ

ク勤
ごん

及
および

勤
ごん

の果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）て、此
こ

の勤
ごん

及
および

果
くわ

の不正
ふしやう

分別
ふんべつ

を永
ながく

に除滅
ぢよめつ

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、

名為涅槃
なづけてねはんといふ

。五者
いつつは

如来
によらい

は善
よ

ク定
ぢやう

及
および

定
ぢやう

の果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）て、如来
によらい

は善
よ

ク定
ぢやう

及
および

定
ぢやう

の

果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）て、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。 

Next, good young men, you should know the following.  The Buddha has the following ten more laws.  

You should understand that the Buddha, truly enlightened, teaches that ultimately there is great complete 



15 

 

nirvana in terms of the ways of the truth.  What are the ten laws?  The first is that the Buddha, 

knowsing well that offering and its fruit do not result in oneself and one’s possession, abolishes the 

incorrect discrimation of offering and the fruit of it forever, so it is called nirvana.  The second is that the 

Buddha, knowing well that prescription and its fruit do not result in oneself and one’s possession, 

abolishes the incorrect discrimation of prescription and its fruit forever, so it is called nirvana.  The third 

is that the Budda, knowing well that endurance and its fruit do not result in oneself and one’s possession, 

abolishes the incorrect discrimation of endurance and its fruit forever, so it is called nirvana.  The fourth 

is that the Budda, knowing well that industry and its fruit do not result in oneself and one’s possession, 

abolishes the incorrect discrimation of industry and its fruit forever, so it is called nirvana.  The fifth is 

that the Budda, knowing well that meditation and its fruit do not result in oneself and one’s possession, 

abolishes the incorrect discrimation of meditation and its fruit forever, so it is called nirvana. 

六者
む つ は

如来
によらい

は善
よ

ク慧
ゑ

及
および

慧
ゑ

の果
くわ

は我我所
が が し よ

無
な

しと知
し

（り）て、此
こ

の慧
ゑ

及
および

果
くわ

の不正
ふしやう

分別
ふんべつ

を永
ながく

に除滅
ぢよめつ

（し）

たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。七者
な な つ

諸仏
しよぶつ

如来
によらい

は善
よ

ク能
よ

ク、一切
いつさい

の有情
うじやう

は有情
うじやう

に非
あら

ず、一切
いつさい

の諸法
しよほふ

は

皆
みな

性
しやう

無
な

しと了知
れ う ち

（し）たまひて、不正
ふしやう

分別
ふんべつ

を永
ながく

に除滅
ぢよめつ

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。八者
や つ は

若
もし

自
（おのれ）

を愛
あい

する者
もの

は 便
すなはち

（ち）追求
つ ひ ぐ

を起
おこ

す、追求
つ ひ ぐ

せるに由
よ

ル故
ゆゑ

に、 衆
もろもろ

の苦悩
く な う

を受
う

ク。諸仏
しよぶつ

如来
によらい

は自愛
じ あ い

を除
ぢよ

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、永
ながく

に追求
つ ひ ぐ

することを絶
た

（ち）たまヘリ。追求
つ ひ ぐ

無
な

キが故
ゆゑ

に、

名為涅槃
なづけてねはんといふ

。九者
ここのつは

有為
う ゐ

の[之]法
ほふ

は皆
みな

数量
しゆりやう

有
あ

リ、無為
む ゐ

の法
ほふ

は[者]、数量
しゆりやう

皆
みな

除
ぢよ

せり。仏
ほとけ

は有為
う ゐ

を離
はな

レて、無為
む ゐ

の法
ほふ

の数量
しゆりやう

無
な

キを証
しよう

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。十者
と を は

如来
によらい

は有情
うじやう

と及
および

法
ほふ

と

の体性
たいしやう

の皆
みな

空
くう

なることを了知
れ う ち

したまひて、空
くう

を離
はな

したまひて、有
う

に非
あら

ず空性
くうしやう

において[空
くう

を離
はな

レ

たまひて有空性
うくうしやう

ニ非
あら

ヌ] 即
すなはち

是
こ

レ真法身
しんほつしん

なる故
ゆゑ

に、名為涅槃
なづけてねはんといふ

。善
だん

男子
な ん し

、是
これ

を[謂]十
とを

の法
ほふ

をモチテ

涅槃
ね は ん

有
あ

（り）と説
と

（き）たまふとはいふ。 

The sixth is that the Buddha, knowing well that reason and its fruit do not result in oneself and one’s 

possession, abolishes the incorrect discrimation of reason and its fruit forever, so it is called nirvana.  

The seventh is that the Buddha, understanding well that all the life forms are not sentient beings and that 

all the laws are all non-arising, abolishes the incorrect discrimation forever, so it is called nirvana.  The 

eighth is that if one loves oneself then he starts to have greed.  Because of the greed, he suffers from 

various agonies.  Because the various bodhisattvas abolish self-love, they have abolished greed.  

Because there is no greed, it is called nirvana.  The ninth is that all the laws of phenomenal things have a 

measure.  The laws of noumenal world are free from measure.  The Buddha frees himself from 

phenomenal world and manifests the immeasurableness of the laws of noumenal world, so it is called 

nirvana.  The tenth is that the Buddha, understanding well that sentient beings and the substance and 

nature of the laws are all void, frees himself from the void and does not stay in existence, that is the true 

Dharam body, so it is called nirvana.  Good young men, this, I teach that there is nirvana in temrs of the 

ten laws. 

 復
また

次
つぎ

に善男子
ぜんなんし

、豈
あ

に唯
た

ダ如来
によらい

は般
ぱつ

涅槃
ね は ん

（し）たまはず[不]といふ、是
これ

を希有
け う

なりと為
セ

むヤ。復
また

十種
じつしゆ

の希有
け う

の[之]法
ほふ

有
あ

リ、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。云何為十
いかにとをとなす

。 



16 

 

Furthermore, good young men, the Buddha is said not to enter complete nirvana, should we say it is rare?  

There are ten more rare laws.  This is an act done by the Buddha.  What are the ten laws? 

一者
ひとつは

生死
しやうじ

は過失
くわしつ

なり、涅槃
ね は ん

は寂 静
じやくじやう

なり。生死
しやうじ

と及以
お よ び

涅槃
ね は ん

との於
ため

に平
びやう

等
どう

を証
しよう

（し）たまヘルに

由
よ

ル故
ゆゑ

に、流転
る て ん

にも処
（ゐ）

たまはず[不]、涅槃
ね は ん

にも住
ぢう

（し）たまはず[不]。シカレドモ 諸
もろもろ

の有情
うじやう

の於
ため

に、厭背
えんはい

を生
しやう

シたまはヌ[不]是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。二者
ふたつは

仏
ほとけ

は衆生
しゆじやう

の於
ため

に、是
こ

の念
おもひ

を作
な

（し）

たまはず[不]、此
こ

の 諸
もろもろ

の愚夫
ぐ ふ

は転倒
てんだう

の見
けん

を行
ぎやう

す。諸
もろもろ

の煩悩
ぼんなう

の[之]為
ため

に纏迫
てんばく

セ所
ラ

（る）ルを、

我
わ

レ今
いま

開悟
か い ご

して、[得]解脱
げ だ つ

セ令
シ

めむとは。然
しか

レども往昔
わうじやく

の慈
じ

善根
ぜんごん

の力
ちから

に由
よ

（り）て、彼
か

の有情
うじやう

の於
ため

に、其
そ

の根
こん

と性
しやう

と意
い

楽
げう

（意業
い ご ふ

？）と勝解
しようげ

とに随
したが

（ひ）て、分別
ふんべつ

を起
おこ

（さ）ず[不]して、任
にん

運
うん

に済度
さ い ど

シ、示
しめ

し教
をし

ヘ利
り

シ 喜
よろこび？

アラシメ[利喜
り き

（せ）シメ]、未来
み ら い

際
さい

を尽
つく

すマデにして、窮尽
ぐ じ ん

有
あ

（る）こと無
な

キ、是 如 来 行
これによらいのぎやうなり

。三者
み つ は

仏
ほとけ

は是
こ

の念
おもひ

無
な

クいます。我
わ

レ今
いま

十二分
じふにぶん

教
をしへ

を演説
えんぜつ

して、有情
うじやう

を利
り

益
やく

（せ）むをは、トオモフ。然
しか

レども往昔
わうじやく

の慈
じ

善根
ぜんごん

の力
ちから

に由
よ

（り）て、彼
か

の有情
うじやう

の於
ため

に、

広
ひろ

ク説
と

かば、乃至
な い し

未来
み ら い

際
さい

を尽
つく

（す）マでに、窮尽
ぐうじん

も有
あ

（る）こと無
な

クいます、是 如 来 行
これによらいのぎやうなり

。四者
よ つ は

仏
ほとけ

は是
こ

の念
おもひ

無
な

クいます。我
わ

レ今
いま

彼
か

の城邑
じやうおふ

聚落
じゆらく

の王
わう

と及
および

大臣
だいじん

と婆
ば

羅門
ら も ん

と、刹
せつ

帝
てい

利
り

と、薜舎
べいしや

と、

戌達羅
じ ゆ だ ら

との等
ごと

キが舎
しや

に往
ゆ

（き）て、其
それ

に従
したが

（ひ）て乞食
こつじき

（せ）むをは、とオモフ。然
しか

レども往昔
わうじやく

の身
しん

語意
ご い

行
ぎやう

の串習
くわんしふ

の力
ちから

に由
よ

ル故
ゆゑ

に、任
にん

運
うん

に 彼
（かし）

コに詣
いた

（り）て、利益
り や く

の事
こと

の為
ため

にして、而
しか

も乞食
こつじき

を行
ぎやう

（し）たまふ、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。五者
いつつは

如来
によらい

の[之]身
み

は、飢渇
け か つ

有
あ

（る）こと無
な

ク、亦
また

便利
べ ん り

羸 憊
ヤセツタナキ

の[之]相
さう

も無
な

し。乞
こつ

取
しゆ

を行
ぎやう

（し）たまふと 雖
いへども

、而
しか

も食
じき

（し）たまふ所
ところ

無
な

し、亦
また

は分別
ふんべつ

も無
な

し。然
しか

（れ）ども任
にん

運
うん

に有情
うじやう

を利
り

益
やく

（せ）むが為
ため

に、是
こ

レ食
じき

の相
さう

有
あ

ル、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。 

The first is that life and death are errors.  Nirvana is calm and quiet.  To manifest the equality of life 

and death and nirvana, he does not dwell in vicissitudesnor in nirvana.  For the sake of various sentient 

beings, however, he never betrays nor forsakes.  This is the act of the Buddha.  The second is that the 

Buddha never thinks of betraying or forsaking.  An ignorant man would think the reverse and is bound 

by the various evil passions.  I am now fully enlightened and would emancipate them.  The Buddha, by 

the power of the past merit seeds, however, does not make any discrimation by the nature, intentions, or 

perceptions of that sentient being.  He offers the spontaneous salvation to, demonstrates and instructs, 

encourages and rejoices, sentient beings.  He never exhausts till the end of the future.  This is the act of 

the Buddha.  The third is that the Buddha never thinks of betraying or forsaking.  I will now preach my 

teachings more than enough and think I will benefit the sentient beings.  The Buddha, by the power of 

the past merit seeds, however, even if he preaches extensively for the sake of the sentient beings, he never 

exhausts the extensive preachings until the end of the future.  This is the act of the Buddha.  The fourth 

is that the Buddha never thinks of betraying or forsaking.  The fifth is that the Buddha himself feels no 

hunger or thirst.  He shows no sign of excretion nor does he show any sign of getting thin and looking 

poor.  Even though he begs for alms but there is no sign of his eating.  He shows no discrimation.  

However for the sake of benefiting the sentient beigns naturally he shows signs of eating.  This is the act 

of the Buddha. 

六者
む つ は

仏
ほとけ

の是
こ

の念
ねん

無
な

クいます。此
こ

の 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

は上中下
じやうちうげ

有
あ

ルをモチテ、彼
か

の機性
きしやう

に随
したが

（ひ）て、



17 

 

而
しか

も為
ため

に法
ほふ

を説
と

（か）むをは、とオモフ。然
しか

（れ）ども仏世尊
ぶつせそん

は分別
ふんべつ

有
あ

（る）こと無
な

クいまセど

も、其
そ

の器量
きりやう

に随
したが

（ひ）て、善
よ

ク機縁
き え ん

に応
おう

じて、彼
かれ

が為
ため

に法
ほふ

を説
と

（き）たまふい、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。七者
ななつは

仏
ほとけ

は是
こ

の念
ねん

無
な

クいます。此
こ

の類
たぐひ

の有情
うじやう

は我
われ

を恭敬
くぎやう

セず[不]。常
つね

に[於]我
わ

が呵罵
か め

の言
ごん

を出
いだ

す所
ところ

に能
よ

ク[與]彼
か

レと共
とも

に言論
ごんろん

は為
セ

じ[不]。彼
か

の類
たぐひ

の有情
うじやう

は[於]我
われ

を恭敬
くぎやう

、常
つね

に[於]我
わ

が所
ところ

にして共
とも

に相
あ

ひ讃
さん

歎
だん

す。我
わ

レ當
まさ

に[與]彼
かれ

と共
とも

に[為]言説
ごんぜつ

（せ）むをは、とオモフ。然
しか

レど

も[而]如来
によらい

は慈悲
じ ひ

の[慈
じ

ト悲
ひ

トノ]心
こころ

を起
おこ

（し）たまふこと、平等
びやうどう

にして二
ふた

つ[二
に

ナル]無
な

クい

ます、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。 

The sixth is that the Buddha does not think the following way:  These various people belong to upper, 

middle, and lower classes.  For their own sake, I will preach according to their nature.  However, the 

Buddha does not make any discrimation.  According to their capacity and taking every opportunity he 

preaches for their good.  This is the act of the Buddha.  The seventh is that the Buddha does not think 

the following way:  These kinds of sentient beings do not revere or respect me.  They always find fault 

with what I say.  I can’t discuss anything with them.  These kinds of sentient beings revere and respect 

me.  They always praise and admire what I say.  I will discuss things with them.  However, the 

Buddha feels compassion equally for all of them with no discrimation.  This is the act of the Buddha. 

八者
や つ は

諸仏
しよぶつ

如来
によらい

は愛
あい

と憎
ぞう

と驕
けう

と慢
まん

と貧
とん

と借
しゃく

と及
および

諸
もろもろ

の煩悩
ぼんなう

と有
あ

（る）こと無
な

クいます。然
しか

レども

[而]如来
によらい

は常
つね

に寂 静
じやくじやう

を楽
ねが

ひ、少欲
せうよく

を讃
さん

歎
だん

し、諸
もろもろ

の諠閙
けんねう

を離
はな

レたまヘル、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。

九者
ここのつは

如来
によらい

は一法
いつほふ

として知
し

（ろ）シメサず[不]といふこと、善
よ

ク通達
つうだつ

（し）たまはず[不]といふ

こと有
あ

（る）こと無
な

し。[於]一切
いつさい

の処
ところ

に、鏡
きやう

智
ち

現前
げんぜん

するをモチテなり。分別
ふんべつ

有
あ

（る）こと無
な

（け）

レども、然
しか

レども[而]如来
によらい

は彼
か

の有情
うじやう

の所作
し よ さ

の事業
じ ご ふ

を見
み

（そ）ナはして、彼
か

の意
い

の転
てん

するに随
したが

（ひ）て、方便
はうべん

をモチテ誘引
いういん

して、出離
しゆつり

を得
え

令
し

（め）たまふ、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。十者
と を は

如来
によらい

は若
もし

一分
いちぶん

の有情
うじやう

の富
と

み盛
さかり

なること得
う

ルを見
み

（そ）ナはす時
とき

にも歓喜
くわんぎ

を生
な

（し）たまはず[不]。然
しか

レ

ども[而]如来
によらい

は彼
か

の有情
うじやう

の正 行
しやうぎやう

を修習
しふじふ

するを見
み

（そなはし）ては、無礙
む げ

の大慈
だ い じ

をモチテ自然
じ ね ん

に

救攝
ぐ せ ふ

（し）たまふ、是
こ

レ如来
によらい

の行
ぎやう

なり。 

The eighth is tha the Buddha has no love or hatred or arrogance or avarice or other evil passions.  

However, the Buddha always desires peace and quietitue and admires wanting a little and stays away 

from various activities and uproars.  This is the act of the Buddha.  The ninth is that the Buddha does 

not have a way of not letting known or not communicating well.  Because he presents everything in his 

presence like a large clear mirror.  He makes no discrimations, but he sees very sentient being act and 

work and he has means of leading him to emancipation as his intentions change.  This is the act of the 

Buddha.  The tenth is that the Buddha does not rejoice even when he sees a sentient being become rich 

and flourishing.  However, when the Buddha sees that sentient being learn right practices, he naturally 

saves him by means of great compassion with no hindrance.  This is the act of the Buddha. 

善
ぜん

男子
な ん し

是
かく

（の）如
ごと

ク知
し

ル當
べ

し、如来
によらい

応
おう

正
しやう

等
とう

覚
がく

は、是
かく

（の）如
ごと

キ無辺
む へ ん

の正 行
しやうぎやう

有
いま

すと説
と

（き）た

まふことを、汝
なむち

等
ら

知
し

ル當
べ

し。是
これ

をゾ涅槃
ね は ん

の真実
しんじつ

（の）[之]相
さう

とは謂
い

ふ。或
あ

ル時
とき

に般
ぱつ

涅槃
ね は ん

（し）

たまふが[者]、是
こ

レ権
ごん

方便
はうべん

なると及
および

舎利
し や り

を留
とど

（め）たまふコトト有
あ

リと見
み

しメたまふこと、諸
もろもろ



18 

 

の有情
うじやう

をして恭敬
くぎやう

し供養
く や う

セ令
し

（め）むとなり。皆
みな

是
これ

は如来
によらい

の慈
じ

善根
ぜんごん

の力
ちから

なり。若
もし

供養
く や う

（せ）む者
もの

[於]未来世
み ら い せ

に、八難
はちなん

を遠離
を ん り

せむ、諸仏
しよぶつ

に逢
あふ

事
こと

せむ、善
ぜん

知識
ち し き

に遇
あ

（は）む、善心
ぜんしん

を失
うしな

（は）じ[不]、

福報
ふくはう

無辺
む へ ん

（な）ラむ、 速
すみやか

に當
まさ

に出離
しゆつり

せむ、生死
しやうじ

の[之]為
ため

に纏縛
てんばく

セ所
ら

レじ[不]。是
かく

（の）如
ごと

キ妙
めう

行
ぎやう

を汝
なむち

等
ら

勤
つと

（め）て修
しゆ

セヨ。[為]放逸
はういつ

することナ[勿]。」とのたまふ。 

Good young men, you should know the following:  that the Buddha, truly enlightened, preaches that 

there are limitless right practices such as these, you should know.  This is called the true phase of 

nirvana.  One time he emancipated himself, but this was an expedient device.  He also let people 

witness that he left his bones, but this was to let various sentient being revere and respect him for offering 

and sustaining.  These are all the power of the Buddha’s compassionate good acts.  Those who do the 

offering will in the future be able to stay away from the eight difficulties; will be able to encounter 

various bodhisattvas; will meet good friends and teachers; will not lose good heart; felicitous rewards will 

be limitless; will gain immediate emancipation; and will not be bound by life or death.    

 尓
その

時
とき

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、仏
ほとけ

の親
まなた

リ般
ぱつ

涅槃
ね は ん

せヌ[不]ことと及
および

甚
じん

深
じん

の行
ぎやう

とを説
と

（き）たまふを聞
き

（き）

て、 掌
たなごころ

を合
あは

セ恭
うや

み敬
うやま

（ひ）曰
まを

（し）て言
い

（は）ク、「我
わ

レ今
いま

始
はじ

（め）て如来
によらい

大師
だ い し

は般
ぱつ

涅槃
ね は ん

（し）

たまはず[不]アリケリ、及
および

舎利
し や り

を留
とど

（め）たまヘルことは、普
あまね

ク衆生
しゆじやう

を益
やく

せむとなりケリと知
し

（り）ヌ。」とまをす。身心
しんじん

踊悦
ゆ え つ

して、未曾有
み ぞ う

にいましケリと歎
たん

したてまつる。是
こ

の如来
によらい

壽量品
じゆりやうほん

を説
と

（き）たまふ時
とき

に、無量
むりやう

無数
む し ゆ

無辺
む へ ん

の衆生
しゆじやう

は、皆
みな

無
とう

等
どう

に等
とう

せる阿耨多羅三藐三
あのくたらさんみやくさん

菩提
ぼ だ い

の心
こころ

を発
おこ

（し）つ。時
とき

に四
よ

（はし）ラの如来
によらい

は忽然
こつねん

に現
げん

（し）たまはず[不]なりヌ。妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

は仏
ほとけ

の足
みあし

を礼
らい

したてまつり已
をは

（り）て、[従]座
ざ

ヨリして[而]起
た

（ち）て、其
そ

の本処
ほんじよ

に還
かへ

（り）にキ。 

Then after hearing that the Buddha does not emancipate himself and that he preached his profound acts, 

Bodhisattva Ruciraketu clasped his hands together in respect and worship and said, “For the first time, I 

have found that the Buddha, the Great Master, has not emancipated himself and that the reason he left his 

bones is for the benefit of the people in general.”  “My body and soul is dancing with joy and I have 

never experienced this,” he sighed.  When the immeasurable, countless, and unlimited number of the 

people heard this Article on the Buddha’s Measure of Life, the highest, perfect enlightenment was brought 

equally within everyone.  Then the Four Bodhisattvas suddenly has become no longer visible.  

Bodhisattva Ruciraketu worshipped Buddha’s feet with his head touching the ground, stood up from his 

seat, and went back to his own place. 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

金
こむ

光 明
くわうみやう

最勝
さいしよう

王
わう

経
きやう

分
ふん

別
べつ

三
さん

身
じん

品
ほん

第
だい

三
さん

  

The King of Glorious Sutras called the Exalted Sublime Golden Light,  

Chapter 3, ‘Discrimation of Three Bodies’ 

尓
その

時
とき

に虚空蔵
こくうざう

菩薩
ぼ さ つ

摩訶薩
ま か さ つ

、大衆
だいしゅ

の中
なか

に在
あ

（り）て、[従]座
ざ

ヨリして[而]起
た

チて、偏
ひとへ

に右
みぎ

の肩
かた

を 袒
はだぬき

し、右
みぎ

の膝
ひざ

を地
ち

に著
つ

ケ、 掌
たなごころ

を合
あは

セ恭
うや

み敬
うやま

（ひ）て、 頂
いたたき

をモチテ仏
ほとけ

の足
あし

を礼
らい

（し）たてま

つる。上
じやう

微妙
み め う

の金宝
こんぼう

の[之] 華
け（はな）

と宝
たから

の幡
はた

と幡盖
ばんがい

とを[金
こむ

（の）宝
たから

トタカラカラノ[之]華
け

と宝
たから

の 幢
はた（ほこ）

と幡
はた

ト盖
ふた

トヲ]以
もち

て、而
しか

も[為]供養
く や う

（し）たてまつる。仏
ほとけ

に曰
まを

し（て）言
い

（は）ク、「世尊
せ そ ん

、

云何
（いかに）

ぞ菩薩
ぼ さ つ

摩訶薩
ま か さ つ

の 諸
もろもろ

の如
によ

来
らい

に於
おい

て、甚
じん

深
じん

秘密
ひ み つ

と如法
によほふ

修行
しゆぎやう

とをする[甚
じん

深
じん

秘密
ひ み つ

ヲシ、法
ほふ

ノ如
ごと

ク

修行
しゆぎやう

をする]。」とまをす。仏
ほとけ

言
のたまはく

「善
ぜん

男子
な ん し

、 諦
（あきらか）

に聴
き

キて 諦
（あきらか）

に聴
き

ケ、善
よ

クセヨ、思念
し ね ん

セ

ヨ[善
よ

ク思
し

セヨ念
ねん

セヨ][之]。吾
わ

レ當
まさ

に汝
なむち

が為
ため

に分別
ふんべつ

し解説
げ せ つ

せむ。 

Then Bodhisattva Sky-Repository (Akasagarbha), great man, was among the crowd.  He stood up from 

his seat and bared just his right shoulder, touched the ground with his right knee, clasped his hands in 

respect and worship, and worshipped Buddha’s feet with his head touching the ground.  He made 

offering with exquisite golden flowers, embroidered flags, and precious canopies.  What he said to the 

Buddha was, “Buddha, Great Master, why do the bodhisattvas, great men, and the various epithets 

practice extremely secretly in accordance with the law?” he said.  The Buddha answered, “Good young 

man, listen to me carefully, listen to me carefully, think it well.  I am going to make divisions and 

explain them to you. 

善
ぜん

男子
な ん し

、一切
いつさい

の如
によ

来
らい

に三種
さんじゆ

の身
しん

有
いま

す。云何
いかにか

為三
さんとなす

。一者
いちには

化身
け し ん

、二者応身
ににはおうじん

、三者法身
さんにはほふしん

なり。是
かく

（の）

如
ごと

キ三身
さんじん

は具足
ぐ そ く

して阿耨多羅三藐三
あのくたらさんみやくさん

菩提
ぼ だ い

を摂受
せふじゆ

せり。若
もし

正
ただ

（し）ク了知
れ う ち

しヌルトキには、 速
すみやか

に

生死
しやうじ

を出
い

（で）ヌ。」とのたまふ。云何
（なに）

ゾ菩薩
ぼ さ つ

の[云何
（なに）

ナル菩薩
ぼ さ つ

カ]化身
け し ん

を了知
れ う ち

する。善
ぜん

男子
な ん し

、如
によ

来
らい

昔
むか

シ修行地
しゆぎやうち

の中
なか

に在
いま

しキ。一切
いつさい

衆生
しゆじやう

の為
ため

に種種
しゆじゆ

の法
ほふ

を修
しゆ

（し）たまひキ。是
かく

（の）如
ごと

ク修習
しゆじふ

し

て脩行
しゆぎやう

満
まん

に至
いた

（り）たまへリ。修行力
しゆぎやうりき

の故
ゆゑ

に大自在
だいじざい

を得
え

たまへリ。自在力
じざいりき

の故
ゆゑ

に、衆生
しゆじやう

の意
い

に

随
したが

（ひ）衆生
しゆじやう

の行
ぎやう

に随
したが

ひ衆生
しゆじやう

の界
かい

に随
したが

ひ[随
したが

（ひ）テ衆生
しゆじやう

の意
い

ト随
したが

（ひ）テ衆生
しゆじやう

の行
ぎやう

ト随
したが

（ひ）テ衆生
しゆじやう

の界
かい

トヲ] 悉
ことごと

ク皆
みな

了
れう

別
べつ

（し）たまふ。時
とき

をも待
ま

（ち）たまはず[不]、時
とき

を

も過
すご

（し）たまはず[不]。処
ところ

相応
さうおう

し時
とき

相応
さうおう

し行
ぎやう

相応
さうおう

し、[処
ところ

に相応
さうおう

シ、時
とき

ニ相応
さうおう

シ、行
ぎやう

ニ相応
さうおう

シ、]説法
せつぽふ

 相応
さうおう

して、種種
しゆじゆ

の身
しん

を現
あらは

（し）たまふ。是
これ

を化身
け し ん

と名
な

（づ）ク。 

Good young man, all the bodhisattvas have three kinds of bodies.  What are those three?  The first is 

the transformed body, the second is the accommodative body, and the third is the Dharma-body.  They 

receive the highest, perfect enlightenment possessing these three bodies.  If they know them correctly, 

they leave life and death.”  he said.  How does the Buddha know the transformed body?  Good young 

man, the Buddha was in training long ago.  He learned various laws for the benefit of all the people.  

Learning the laws this way and learning them thoroughly, he acquired great liberty because of the power 

of practice.  Because of the power of liberty, he discriminates and understands all and everything 

according to the the people’s intentions, the people’s actions, and the people’s causes.  He does not wait 

for the time nor does he pass the time.  He manifested various bodies in accordance with the place, the 



20 

 

time, the actions, and the expositions of the Dharma.  This is called the transformed body. 

善
ぜん

男子
な ん し

、云何
（なに）

なる菩薩
ぼ さ つ

か、応
おう

身
じん

を了知
れ う ち

する。謂
い

（は）ク、 諸
もろもろ

の如
によ

来
らい

は、 諸
もろもろ

の菩薩
ぼ さ つ

に通
つう

し達
たつ

す

ること得
え

（し）メむと為
す

るが故
ゆゑ

に、[於]真諦
しんだい

を説
と

（き）たまふ。生死
しやうじ

と涅槃
ね は ん

との是
こ

レ一味
い ち み

なるこ

とを解了
げ れ う

セ令
し

（め）むと為
す

るが故
ゆゑ

に、身
しん

見
けん

が衆生
しゆじやう

を怖畏
ふ ゐ

し歓喜
くわんぎ

セシむルを除
ぢよ

（せ）しメむと為
す

る

が故
ゆゑ

に、無辺
む へ ん

の仏法
ぶつほふ

の為
ため

に[而]本
もと

と作
せ

むトノ故
ゆゑ

なり。如実
によじつ

と相応
さうおう

との、如如
によによ

と如如
によによ

智
ち

との本願力
ほんぐわんりき

の故
ゆゑ

に、是
こ

の身
しん

を現
げん

すること得
え

たまふ。三十二相
さんじふにさう

と八十種
はちじふしゆ

好
かう

と具
ぐ

し、頂背
ちやうはい

（項背
こうはい

？）に円光
ゑんくわう

あ

り、是
これ

を応
おう

身
じん

と名
な

（づ）ク。善
ぜん

男子
な ん し

、云何
（なに）

なる菩薩
ぼ さ つ

摩訶薩
ま か さ つ

か法身
ほつしん

を了知
れ う ち

する。諸 煩 悩
もろもろのぼんなう

等
とう

の障
さはり

を除
ぢよ

せるに為
ヨ

リ、諸
もろもろ

の善法
ぜんぼふ

を具
ぐ

せるに為
ヨ

リての故
ゆゑ

に、唯
ただ

如如
によによ

と如如
によによ

智
ち

と有
いま

す、是
これ

を法身
ほつしん

と名
な

（づ）

ク。前
さき

の二種
に し ゆ

の身
しん

は是
こ

レ仮名
けみやう

の有
う

なり。此
こ

の第三
だいさん

身
しん

は是
こ

レ真実
しんじつ

の有
う

なり。前
さき

の二
に

身
しん

の為
ため

に、[而]

作
（？）

根本
こんぼん

たるをモチテ（根本
こんぼん

と作
な

る。）、何 以 故
なにをもちてのゆゑに

、法
ほふ

如如
によによ

に離
はな

レ無分別
むふんべつ

智
ち

に離
はな

（れ）ては、一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

、別法
べつほふ

有
あ

（る）こと無
な

し。一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

は智慧
ち ゑ

具足
ぐ そ く

し、一切
いつさい

の煩悩
ぼんなう

を究竟
くきやう

滅尽
めつじん

して、清 浄
しやうじやう

の仏地
ぶ つ ち

を得
え

たまヘルをモチテ、是
こ

の故
ゆゑ

に法如如
ほふによによ

とを（もちて）一切
いつさい

仏法
ぶつほふ

を摂
せつ

（し）たり。 

Good young man, how does the Buddha know the accommodative body?  It is said that various 

tathagatas preach the truth so as to be able to approach and reach various bodhisattvas.  That is to make 

known that life and death, on one hand, and nirvana, on the other, are nondistinct.  To eliminate the 

wrong view that the self is in the body that makes one fear or rejoice.  Because it will be the foundation 

for the sake of the infinite Dharma.  Because of the power of the original vow that the Dharma and 

reality comply with each other and that thusness and the knowledge comply with each other, he is capable 

of manifesting this body.  He possesses thirty-two major physical characteristics and eighty minor marks 

of physical excellence with a halo in his back.  This is called the accommodative body.  Good young 

man, how does the Buddha know the the Dharma-body?  By eliminating various evil passions and such, 

by possessing various good Dharmas, he is nothing but thusness and the knowledge that complies with it 

himself.  This is called the Dharma-body.  The first two kinds of bodies are the existence in a 

provisional name.  This third kind of body is the existence in truth.  This is the foundation for the first 

two kinds.  Why is that?  Away from the suchness of Dharmas and the nondiscriminatory knowledge, 

no bodhisattva or no other law can exist.  All the bodhisattvas, possessing wisdom and abolishing all the 

evil passions ultimately, acquire the pure religious sphere.  Because of this the suchness of Dharmas and 

the knowledge that complies with thusness integrate all the Buddhist laws. 

復
また

次
つぎ

善
ぜん

男子
な ん し

、一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

は自他
じ た

を利
り

益
やく

して、[於] 究竟
くきやう

に至
い

タシタマヘリ。自利益
じ り や く

といふは[者]是
こ

レ法如如
ほふによによ

なり、利益
り や く

他
た

といふは[者]是
こ

レ如如
によによ

智
ち

なり。能
よ

ク自他
じ た

の利
り

益
やく

の[之]事
こと

に於
おい

て、而
しか

も自在
じ ざ い

を得
え

たまへリ。種種
しゆじゆ

の無辺
む へ ん

の用
ゆう

を成就
じやうじゆ

（し）たまへリ。故
ゆゑ

に、是
こ

の故
ゆゑ

に、一切
いつさい

の仏法
ぶつほふ

を分別
ふんべつ

す

るに、無量
むりやう

なり無辺
む へ ん

なり種種
しゆじゆ

に差別
しやべつ

なること有
あ

り。善
ぜん

男子
な ん し

妄
まう

想
ざう

思
し

惟
ゆゐ

に依
え

止
し

して、種種
しゆじゆ

の煩悩
ぼんなう

を説
と

キ、種種
しゆじゆ

の業因
ごふいん

（用
ゆう

？）を説
と

（き）て、種種
しゆじゆ

の果報
くわはう

アラシむルが譬如
（ごと）

ク、[種種
しゆじゆ

の業因
ごふいん

ト種種
しゆじゆ

の果報
くわはう

トヲ説
と

クガ譬如
（ごと）

ク、種種
しゆじゆ

の業因
ごふいん

ト、種種
しゆじゆ

の果報
くわはう

トヲ説
と

きテセシムルガ譬如
（ごと）

ク、]是
かく

（の）如
ごと

ク法如如
ほふによによ

と如如
によによ

智
ち

とに依
よ

（り）て、種種
しゆじゆ

の仏法
ぶつほふ

を説
と

キ、種種
しゆじゆ

の独
どく

覚
かく

の法
ほふ

を説
と

キ、種種
しゆじゆ

の声聞
しやうもん

の法
ほふ

を説
と

ク。 

Furthermore, good young man, all the bodhisattvas benefit themselves and others and reach the ultimate 



21 

 

realization of identity.  The self-benefit is the suchness of Dharmas.  Benefiting others is the knowledge 

that complies with the suchness.  Being able to acquire the liberty on the matter of benefiting the self 

and others and accomplishing various innumerable needs, because of this, there are immeasurable and 

innumerable distinctions that distinguish all the Dharmas.  Good young man, one example is that they 

teach various evil passions, depending on the evil passions and thoughts, and another is to teach various 

actions and their rewards.  In terms of the suchness of Dharmas and the knowledge that complies with it, 

they teach various Dharmas and various ways of self-enlightenment and various ways to hear the voice.    

法如如
ほふによによ

に依
よ

リ、如如
によによ

智
ち

に依
よ

（り）て一切
いつさい

の仏法
ぶつほふ

を自在
じ ざ い

に成就
じやうじゆ

する、是
これ

を第一
だいいち

の不可思議
ふ か し ぎ

と為
な

す。

譬
たと

（へば）空
くう

を画
ゑが

キて荘厳
しやうごん

の具
ぐ

に作
な

サむか、是
こ

レ思議
し ぎ

すること難
かた

キが如
ごと

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク法如如
ほふによによ

に依
よ

リ、如如
によによ

智
ち

に（り）て、仏法
ぶつほふ

を成就
じやうじゆ

することも、亦
また

思議
し ぎ

すること難
かた

し。善
ぜん

男子
な ん し

云何
い か に

ゾ法如如
ほふによによ

と如如
によによ

智
ち

とは二
ふた

（つな）がラ分
ふん

別
べつ

無
な

キモノを、[而]自在
じ ざ い

に事業
じ ご ふ

成就
じやうじゆ

すること得
え

ルとならば、善
ぜん

男子
な ん し

譬
たと

（へば）如来
によらい

[於]涅槃
ね は ん

に入
い

（り）たまひヌレども、願
ぐわん

自在
じ ざ い

の故
ゆゑ

に、種種
しゆじゆ

の事
こと

の業
ごふ

皆
みな

成就
じやうじゆ

する

こと得
え

ルが如
ごと

ク、法如如
ほふによによ

と如如
によによ

智
ち

とが、自在
じ ざ い

に事
こと

成
な

ルことも亦
また

復
また

是
かく

（の）如
ごと

し。 

In terms of the suchness of Dharmas and the knowledge that complies it, they freely achieve all the 

Dharmas.  I say, this is the first mystery.  That is, it is like drawing the void and making tools to adorn 

it (making it a tool to adorn).  This is hard to think.  Like this, it is hard also to think of achieving 

Dharmas depending on the suchness of Dharams and the knowledge that complies with it.  Good young 

man, how can the two, the suchness of Dharmas and the knowledge that complies with it, attain the 

liberty and achieve the task with no distinction between the two?  Good young man, it is like the Buddha 

entering the nirvana, and because of the liberty of the vow, he can achieve various tasks.  It is exactly 

like this that the suchness of Dharmas and the knowledge that complies with it achieve matters at liberty.   

復
また

次
つぎ

菩薩
ぼ さ つ

摩訶薩
ま か さ つ

い、無心
む し ん

定
ぢやう

に入
い

（り）ヌレども、前
さき

の願力
ぐわんりき

に依
よ

（り）て、[従]禅定
ぜんぢやう

ヨリ起
オコ

シ

て、 衆
もろもろ

の事業
じ ご ふ

を作
な

すか
（？）

。是
かく

（の）如
ごと

ク二
に

の法
ほふ

は分別
ふんべつ

自在
じ ざ い

に事
こと

を成
な

す（こと）有
あ

ること無
な

（け）

レども、善
ぜん

男子
な ん し

日月
にちぐわつ

は分別
ふんべつ

有
あ

ること無
な

ク、亦
また

水鏡
すゐきやう

の如
ごと

キも、分別
ふんべつ

有
あ

ること無
な

ク、光 明
くわうみやう

も分別
ふんべつ

無
な

（け）レども、三種
さんしゆ

和合
わ が ふ

して、影
かげ

生
しやう

すること有
あ

ルこと得
う

ルが譬如
ご と

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク法如如
ほふによによ

と如如
によによ

智
ち

とも亦
また

分別
ふんべつ

無
な

（け）レども、願
ぐわん

自在
じ ざ い

を以
もち

ての故
ゆゑ

に、衆生
しゆじやう

い、感
かん

有
あ

ルトキには、応化
お う け

身
しん

を現
げん

す

ること、日月
にちぐわつ

の影
かげ

の和合
わ が ふ

して出
しゆつ

現
げん

するが如
ごと

し。 

Furthermore, the Buddha, Great Master, though he entered into nonattachment meditation, because of the 

power of the previous vow, he carried out various tasks.  Like this, though the second law does not carry 

out matters at liberty with discrimination (i.e., Like this, there is no discrimination between the two laws 

and matters are carried out at liberty.), good young man, though there is no discrimination btweeen the 

sun and the moon, there is no discrimination between the water and the mirror, there is no discrimination 

between light and shining, the three combine to be able to produce a shadow.  Like this, though there is 

no discrimination between the suchness of Dharmas and the law that complies with it, because of the the 

liberty of a vow, people sometimes feel that the corresponding and transformed bodies are presented.  It 

is exactly like a shadow is presented by combining the sun and the moon.   



22 

 

復
また

次
つぎ

に善男子
ぜんなんし

、無量
むりやう

無辺
む へ ん

の水鏡
すゐきやう

に、[於] 光
ひかり

に依
よ

ルが故
ゆゑ

に、空
くう

の影
かげ

たる種種
しゆじゆ

の異相
い さ う

を現
げん

すること

得
え

るが譬如
ご と

ク、空
くう

といふは[者] 即
すなはち

是
こ

レ無相
む さ う

なり。善
ぜん

男子
な ん し

、是
かく

（の）如
ごと

ク化
け

を受
う

（く）ル 諸
もろもろ

の

弟子
で し

等
とう

をは是
こ

レ法
ほふ

身
しん

の影
かげ

なり。願
ぐわん

力
りき

を以
もち

ての故
ゆゑ

に、二種
に し ゆ

の身
しん

に於
おき

て、種種
しゆじゆ

の相
さう

を現
げん

すレども、法
ほふ

身
しん

の地
ち

に於
おき

て、異相
い さ う

有
あ

（る）こと無
な

し。善男子
ぜんなんし

此
こ

の二
に

身
しん

に依
よ

（り）て、一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

に有余
う よ

涅槃
ね は ん

を

説
と

ク、此
こ

の法
ほふ

身
しん

に依
よ

（り）て無余
む よ

涅槃
ね は ん

を説
と

ク。何以故
な に ゆ ゑ

にとならば、一切
いつさい

余
よ

の法
ほふ

を究竟
くきやう

して尽
つく

（し）

たまヘル故
ゆゑ

に、此
こ

の三
さん

身
じん

に依
よ

（り）て一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

に無住処
むぢうしよ

涅槃
ね は ん

を説
と

ク。二
に

身
しん

たる為
（よ）

（る）が故
ゆゑ

に、

涅槃
ね は ん

に住
ぢう

（せ）ず[不]。[於]法
ほふ

身
しん

に離
はな

（れ）ては別
べつ

の仏
ほとけ

有
いま

すこと無
な

キをモチテ、何
なに

が故
ゆゑ

ゾ二
に

身
しん

た

るかラニ涅槃
ね は ん

に住
ぢう

（せ）ヌ[不]。二
に

身
しん

は仮名
けみやう

にして、実
じつ

に（あら）ず[不]。念
ねん

念
ねん

に生
しやう

滅
めつ

す。定
さだま

（り）て住
ぢう

セヌ[不]が故
ゆゑ

にゾ。数数
（しばし）

ば出
しゆつ

現
げん

す。不
ふ

定
ぢやう

なるを以
もち

（て）の故
ゆゑ

にゾ。法
ほふ

身
しん

は 尓
（しか）

い

は（あら）ず[不]。是
こ

の故
ゆゑ

に二
に

身
しん

たるかラに、涅槃
ね は ん

に住
ぢう

せず[不]。法
ほふ

身
しん

タレども二
に

に（あら）ず

[不]。是
こ

の故
ゆゑ

に涅槃
ね は ん

に住
ぢう

セず[不]。故
ゆゑ

に三
さん

身
じん

に依
よ

（り）て、無
む

住
ぢう

涅槃
ね は ん

を説
と

ク。 

Furthermore, good young man, like various different aspects that are shadows of the void being able to 

appear on immeasurable and innumerable water mirrors, because of light.  The void is nothing but no 

aspect.  Good young man, like this, the various students and epistles who undergo transformations are 

nothing but the shadows of the Dharma-body.  Although various different aspects appear on the two 

bodies because of the power of the vow, with respect to the Dharma-body, there is no different aspect.  

Good young man, in terms of these two bodies, all the bodhisattvas teach incomplete nirvana and in terms 

of this Dharma-body, they teach complete nirvana.  Why is that?  Because all the rest of the laws 

eventually exhaust.  In terms of these three bodies all the bodhisattvas preach the nirvana free from any 

attachment.  Because of the two bodies, they do not dwell in nirvana.  Away from the Dharma body, 

there is no other Buddha.  Why is it that he does not dwell in nirvana because of the two bodies?  The 

two bodies are provisional and not real.  They appear and disappear from moment to moment but do not 

stay.  They appear frequently but do not stay.  The Dharam body does not do so.  Because of this, 

these two bodies do not dwell in nirvana.  There are no two Dharma bodies.  Because of this it does not 

dwell in nirvana.  Therefore, in terms of the three bodies, the nirvana free from any attachment is taught.   

善
ぜん

男子
な ん し

一切
いつさい

の凡夫
ぼ ん ぶ

は三
さん

相
さう

に為
ヨ

ルが故
ゆゑ

に、縛
ばく

有
あ

リ障
しやう

有
あ

（り）て、三
さん

身
じん

を遠離
を ん り

して、三
さん

身
じん

に至
いた

ラず[不]。

何 者
（なにをか）

三
さん

と為
す

る。一
いち

者
は

遍計所執
へんげしよしふさう

相
さう

、二
に

者
は

依他起
え た き

相
さう

、三
さん

者
は

成就
じやうじゆ

相
さう

なり。是
かく

（の）如
ごと

キ 諸
もろもろ

の相
さう

を

解
げ

すること能
あた

（は）ヌ[不]が故
ゆゑ

に、滅
めつ

すること能
あた

（は）ず[不]故に
（ぬ[不]が故に？）

、浄
きよ

むルこと能
あた

（はぬ）[不]

が故
ゆゑ

に、是
かく

の故
ゆゑ

に[於]三
さん

身
しん

に得し至セ
（いたるをえ）

ず[不]。是
かく

（の）如
ごと

キ三
さん

の相
さう

を能
よ

ク解
げ

し能
よ

ク滅
めつ

し、能
よ

ク浄
きよ

メたるが故
ゆゑ

に、是
かく

の故
ゆゑ

に諸仏
しよぶつ

は三
さん

身
しん

を具足
ぐ そ く

（し）たまヘリ。善
ぜん

男子
な ん し

諸
もろもろ

の凡夫
ぼ ん ぶ

の人
ひと

は、此
こ

の心
こころ

を

除遣
ぢよけん

すること能
あた

（は）ヌ[未]が故
ゆゑ

に、三
さん

身
じん

を遠離
を ん り

して、得し至す
（いたることをう）

ること能
あた

（は）ず[不]。何 者
なにものをか

三
さん

と為
す

る。一
いち

者
は

起事
き じ

心
しん

、二
に

者
は

依根本
えこんぼん

心
しん

、三
さん

者
は

根本
こんぼん

心
しん

なり。諸
もろもろ

の伏
ぶく

道
だう

に依
よ

（り）て、起事
き じ

心
しん

尽
つき

す。

法断
ほふだん

道
だう

に依
よ

（り）て、依根本
えこんぼん

心
しん

尽
つき

す。最勝
さいしよう

道
だう

に依
よ

（り）て、根本
こんぼん

心
しん

尽
つき

す。起事
き じ

心
しん

滅
めつ

（し）ヌル

が故
ゆゑ

に、化
け

身
しん

を現
げん

すること得
ウ

。依根本
えこんぼん

心
しん

滅
めつ

（し）ヌルが故
ゆゑ

に、応
おう

身
じん

顕
あらは

（る）ルこと得
ウ

。根本
こんぼん

心
しん

滅
めつ

（し）ヌルが故
ゆゑ

に、法
ほふ

身
しん

に至
いた

ルこと得
ウ

。是
かく

の故
ゆゑ

に一切
いつさい

の如
によ

来
らい

は三
さん

身
じん

具足
ぐ そ く

（し）たまヘリ。 

Good young man, al the ordinary men, bound and hindered because of the three appearances, wil not 



23 

 

leave and reach the three bodies.  What are the three?  The first is the aspect (nature) produced from 

all-pervasive attachment.  The second is the aspect (nature) arising from dependence on other things.  

The third is the aspect (nature) from the fulfillment.  Because such aspects as these are not possible to 

understand, because it is not possible to perish, because it is not possible to purify, because of these 

reasons, it is not possible to reach the three bodies.  Because the various bodhisattvas understand these 

three aspects well, becaue they perish well, because they purify themselves well, they possess the three 

bodies.  Good young man, various ordinary peple can not leave and reach the three bodies because they 

nullify these three aspects of faith.  What are those three?  The first is the apiring aspect.  The second 

is the source dependent aspect.  The third is the source aspect.  The apiring aspect exhausts due to 

various passages (elements of transmigration).  Due to the Dharma-severing passage, the 

source-dependent aspect exhausts.  Due to the supreme passage, the source mind exhausts.  Because 

the aspiring aspect perishes, it is possible to manifest the transformed body.  Because the 

source-dependent aspect perishes, it is possible to manifest the accommodative body.  Because the 

source aspect perishes, it is possible to reach the Dharma body.  Because of these reasons all the 

bodhisattvas possess the three bodies.  

善
ぜん

男子
な ん し

一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

は、第一
だいいち

の身
しん

に於
おき

ては、與
共也

に諸仏
しよぶつ

事
じ

同
おな

（じき）なり。第
だい

二
に

の身
しん

に於
おき

ては、與
とも

に

諸仏
しよぶつ

意
い

同
おな

（じき）なり。第
だい

三
さん

の身
しん

に於
おき

ては、與
とも

に諸仏
しよぶつ

体
たい

同
おな

（じき）なり。善
ぜん

男子
な ん し

、是
こ

の初
はじめ

の仏
ぶつ

身
しん

は衆生
しゆじやう

の意
い

多
おほ

クの種
クサ

有
あ

ルに随
したが

フが故
ゆゑ

に、種種
しゆじゆ

の相
さう

を現
げん

（し）たまふ。是
かく

の故
ゆゑ

に多
た

と説
と

ク。第
だい

二
に

の仏
ぶつ

身
しん

は、弟子
で し

一意
い ち い

なり。故
ゆゑ

に一
いち

相
さう

を現
げん

す。是
かく

の故
ゆゑ

に一
いち

と説
と

ク。第
だい

三
さん

の仏
ぶつ

身
しん

は、一切
いつさい

種
しゆ

の相
さう

を過
す

（ぎ）にたり。執相
しふさう

の境界
きやうがい

に非
あら

ず。是
かく

の故
ゆゑ

に説
と

（き）て不
ふ

一
いち

不
ふ

二
に

と名
な

（づ）ク。 

Good young man, all the bodhisattvas share the same matter with various bodhisattvas with repect to the 

first body.  With respect to the second body, various bodhisattvas share the same mind.  With respect to 

the third body, they share the same body.  Good young man, this first bodhisattva body manifests various 

aspects according to the many kinds of people’s minds.  Because of this, it is said to be many.  The 

second bodhisattva body manifests a single aspect because their students and epistles have one mind.  

Because of this, it is said to be one.  The third bodhisattva body is beyond various aspects.  It is no 

longer in the attachment sphere.  Because of this, it is said to be neither one nor two (many). 

善男子
ぜんなんし

、是
こ

の第一
だいいち

の身
しん

は、[於]応
おう

身
じん

に依
よ

（り）て顕
けん

現
げん

すること得
う

ルが故
ゆゑ

に、是
こ

の第
だい

二
に

の身
しん

は[於]

法
ほふ

身
しん

に依
よ

（り）て顕
けん

現
げん

すること得
う

ルが故
ゆゑ

に、是
こ

の法
ほふ

身
しん

は[者]是
こ

レ真
しん

実
じつ

の有
う

なり。依処
え し よ

無
な

キが故
ゆゑ

に、

善
ぜん

男子
な ん し

、是
かく

（の）如
ごと

キ三
さん

身
じん

は、義
ぎ

有
あ

ルを以
もち

（て）の故
ゆゑ

に、而
しか

も実
じつ

の有
う

なり。依処
え し よ

無
な

キが故
ゆゑ

に、善
ぜん

男子
な ん し

、是
かく

（の）如
ごと

キ三
さん

身
じん

は、義
ぎ

有
あ

ルを以
もち

（て）の故
ゆゑ

に、而
しか

も[於]常
じやう

と説
と

ク。義
ぎ

有
あ

ルを以
もち

（て）

の故
ゆゑ

に[於]無
む

常
じやう

と説
と

ク。化
け

身
しん

は[者]恒
つね

に法
ほふ

輪
りん

を転
てん

し、処処
しよしよ

に縁
えん

に随
したが

フ方便
はうべん

相
さう

続
ぞく

して断絶
だんぜつ

（せ）

ヌ[不]故
ゆゑ

に、是
こ

の故
ゆゑ

に、常
じやう

と説
と

ク。是
こ

レ本
もと

に非
あら

ヌが故
ゆゑ

に、具足
ぐ そ く

の大用
だいゆう

顕
けん

現
げん

セヌ[不]が故
ゆゑ

に、説
と

（き）て無
む

常
じやう

と為
な

す。応
おう

身
じん

は[者][従]無始
む し

ヨリ 来
（このかた）

、相
さう

続
ぞく

して断
た

（ye）ず[不]。一切
いつさい

の諸仏
しよぶつ

の不
ふ

共
ぐう

の[之]法
ほふ

を、能
よ

ク摂
せつ

し持
ぢ

するが故
ゆゑ

に、衆生
しゆじやう

尽
つ

（く）ルを無
な

み、用
ゆう

も亦
また

尽
つ

（く）ルこと無
な

し。是
こ

の故
ゆゑ

に常
じやう

と説
と

ク。是
こ

レ本
もと

に非
あら

ヌが故
ゆゑ

に、具足
ぐ そ く

の用
ゆう

顕
けん

現
げん

セヌ[不]を以
もち

ての故
ゆゑ

に、説
と

（き）



24 

 

て無
む

常
じやう

と為
な

す。法
ほふ

身
しん

は[者]是
こ

レ行
ぎやう

法
ぼふ

に非
あら

ず、異相
い さ う

有
あ

（る）こと無
な

し。是
こ

レ根本
こんぼん

なる故
ゆゑ

に、猶
なほ

し

虚
こ

空
くう

の如
ごと

し。是
こ

の故
ゆゑ

に常
じやう

と説
と

ク。 

Good young man, because this first body acquires the manifestation due to the accommodative body.  

Because this second body acquires the manifestation due to the Dharma body.  This Dharma body is the 

true existence and has no source.  Good young man, such three bodies are called permanent because they 

have meaning and they are called impermanent because they have meaning.  The transformed body 

always turns the wheel of the Dharama, facilitating the succession according to the relations from place to 

place so that it is never cut off, therefore, it is called permanent.  Because this is not the source and 

because the possessed great power does not manifest (that is, it has the great power but it does not 

manifest), it is called impermanent.  The accommodative body succeeds and is never cut off since no 

beginning.  Because it can receive and carry uncommon laws of all the bodhisattvas, people never 

exhausting, the power never exhausts.  Because of this, it is called permanent.  Because this is not the 

source and because the possessed great power does not manifest (that is, it has the great power but it does 

not manifest), it is called impermanent.  The Dharma body is not a method of practice so that there is no 

different aspect.  Because this is the source, it is just like the sky.  Because of this, it is called 

permanent. 

善
ぜん

男子
な ん し

無
む

分別
ふんべつ

智
ち

に離
はな

（れ）ては、更
さら

に勝
すぐ

（れ）たる智
ち

は無
な

し。法如如
ほふによによ

に離
はな

（れ）ては勝
すぐ

（れ）た

る境界
きやうがい

無
な

キをモチテなり。是
こ

の法如如
ほふによによ

と是
こ

の慧
ゑ

如如
によによ

と、是
こ

の二種
に し ゆ

の如如
によによ

と如如
によによ

とは、一
いち

にも（あ

ら）ず[不]、異
い

にも（あら）ず[不]。是
こ

の故
ゆゑ

に法
ほふ

身
しん

は慧
ゑ

清 浄
しやうじやう

なる故
ゆゑ

に、滅
めつ

清 浄
しやうじやう

なるが故
ゆゑ

に、

是
こ

の二
ふた

つ清 浄
しやうじやう

なり。是
こ

の故
ゆゑ

に法
ほふ

身
しん

は清 浄
しやうじやう

なること具足
ぐ そ く

（し）たまヘリ。 

Good young man, away from the nondiscriminatory knowledge, there is no better knowledge.  Because, 

away from the suchness of Dharmas, there is no better religious sphere.  These two kinds of the suchness 

of this suchness of Dharmas and this suchness of knowledge are neither one nor different.  Because of 

this, the Dharma body is the purity of knowledge, because it is the purity of death, these two are pure.  

Because of this, the Dharma body possesses the purity.   

復
また

次
つぎ

に善
ぜん

男子
な ん し

三
さん

身
じん

を分別
ふんべつ

するに四種
し し ゆ

の異
こと

なること有
あ

リ。有
あ

ルいは化身
け し ん

にして応
おう

身
じん

に非
あら

ヌ、有
あ

ルい

は応
おう

身
じん

にして化身
け し ん

に非
あら

ヌ、有
あ

ルいは化身
け し ん

にも亦
また

は応
おう

身
じん

にもある、有
あ

ルいは化身
け し ん

にも非
あら

ず亦
また

は応
おう

身
じん

にも非
あら

ヌなり。何者
なにものか

化身
け し ん

にして応
おう

身
じん

に非
あら

ずといふとならば、謂
い

（は）ク、諸
もろもろ

の如来
によらい

般
ぱん

涅槃
ね は ん

（し）

たまひて後
のち

に、願
ぐわん

自在
じ ざ い

を以
もち

（て）故
ゆゑ

に、縁
えん

に随
したが

（ひ）て利
り

益
やく

（し）たまふゾ。是
これ

を化身
け し ん

と名
な

（づ）

ク。何者
なにものか

応
おう

身
じん

にして化身
け し ん

に非
あら

ずといふならば、是
こ

レ地前
ぢ ぜ ん

の身
しん

ゾ。何者
なにものか

化身
け し ん

にも亦
また

応
おう

身
じん

にもあり

といふとならば、謂
い

（は）ク有余
う よ

涅槃
ね は ん

に住
ぢう

せる[之]身
しん

ゾ。 

Furthermore, good young man, to discriminate the three bodies, there are four different things.  One is 

the transformed but not accommodative body, one is the accommodative but not the transformed body, 

one is the transformed as well as the accommodative body, and one is not the transformed or the 

accommodative body.  What is the transformed but not the accommodative body, that is to say, after 

various bodhisattvas enter into complete nirvana, because of the liberty of the vow, they benefit according 



25 

 

to the relationship.  This is called the transformed body.  What is the accommodative but not the 

transformed body, that is to say, it is the body before the ten stages.  What is the transformed as well as 

the accommodative body, that is to say, it is the body that dwells in complete nirvana. 

何者
なにものか

化身
け し ん

にも非
あら

ず応
おう

身
じん

にも非
あら

ずといふとならば、謂
い

（は）ク是
こ

レ法
ほふ

身
しん

ゾ。善
ぜん

男子
な ん し

是
こ

の法
ほふ

身
しん

は[者]、

二
に

無所有
む し よ う

に顕現
けんげん

（せ）所
ら

レたる故
ゆゑ

に、何
なに

なるをゾ[者]名
な

（づけ）て二
に

無所有
む し よ う

と為
い

ふとならば、此
こ

の法
ほふ

身
しん

に於
おき

ては、相
さう

と及
および

相処
さうしよ

と二
ふた

（つな）がラ皆
みな

是
こ

レ無
む

なり、有
う

にも非
あら

ず、無
む

にも非
あら

ず、一
いち

に

も非
あら

ず、異
ゐ

にも非
あら

ず、数
しゆ

にも非
あら

ず、非数
ひ し ゆ

にも非
あら

ず、明
みやう

にも非
あら

ず、闇
やみ

にも非
あら

ず。[非有
ひ う

、非無
ひ む

ナ（り）、

非一
ひ い ち

非異
ひ い

ナ（り）、非数
ひ し ゆ

非
ひ

非数
ひ し ゆ

ナリ、非明
ひみやう

非闇
ひ あ ん

ナリ。] 是
かく

（の）如
ごと

ク如如
によによ

智
ち

も、相
さう

と及
および

相処
さうしよ

とを

見
み

ず[不]。見
み

ず[不]して非有
ひ う

非無
ひ む

なり[非有
ひ う

非無
ひ む

トモ見
ミ

ズ[不]]。見
み

ず[不]して非一
ひ い ち

非異
ひ い

なり。見
み

ず[不] 

非数
ひ し ゆ

非
ひ

非数
ひ し ゆ

なり。見
み

ず[不]して非明
ひみやう

非闇
ひ あ ん

なり。是
かく

の故
ゆゑ

に知
し

ル當
べ

し、境界
きやうがい

清 浄
しやうじやう

と智慧
ち ゑ

清 浄
しやうじやう

と

は分
ふん

別
べつ

す可
べ

（から）ず[不]、中間
ちうげん

も有
あ

ルこと無
な

し。滅
めつ

と道
だう

との為
ため

に本
もと

たり。故
ゆゑ

に此
こ

の法
ほふ

身
しん

に於
おき

て、

能
よ

ク如来
によらい

の種種
しゆじゆ

の事業
じ ご ふ

を顕
あらは

す。 

You may ask what is not the transformed body or the accommodative body.  That is the Dharma body.  

Good young man, because this Dharma body does not belong to either body.  If you ask what does not 

belong to either body, with respect to this Dharma body, the appearance and the form are both completely 

void.  It is neither existent nor non-existent.  It is neither one nor different.  It is neither countable nor 

uncountable.  It is neither light nor dark.  Like this, the knowledge that complies with suchness does 

not show its appearance or its form.  Without seeing, it is neither existent nor non-existent.  Without 

seeing, it is neither one nor different.  Without seeing, it is neither countable nor uncountable.  Without 

seeing, it is neither light nor dark.  Therefore, you should know that the purity of sphere and the purity of 

knowledge should not be discriminated.  There is no middle.  It is the origin of the realm free from 

suffering and the means for the attainment of nirvana.  Therefore, various Buddha’s acts are realized 

well in this Dharma body.   

善
ぜん

男子
な ん し

是
こ

の身
しん

と因縁
いんえん

と境界
きやうがい

と、処所
しよしよ

に果
くわ

の[於]本
ほん

に依
よ

ルとは難思議
な ん し ぎ

なるが故
ゆゑ

に、若
もし

此
こ

の義
ぎ

を了
れう

す

ベシ。是
こ

の身
しん

は 即
すなはち

是
こ

レ大乗
だいじよう

なり、是
こ

レ如来性
によらいしやう

なり、是
こ

レ如来蔵
によらいざう

なり。[於]此
こ

の身
しん

に依
よ

（り）

て、初心
しよしん

を 発
（おこ）

すこと得
ウ

。修行地
しゆぎやうぢ

の心
こころ

も而
しか

も顕現
けんげん

すること得
ウ

。不退地
ふ た い ぢ

の心
こころ

も亦
また

皆
みな

現
げん

する事
こと

得
ウ

。

一生補処
いつしやうふしよ

の心
こころ

、金剛
こんがう

の[之] 心
こころ

サヘ如来
によらい

の[之] 心
こころ

も而
しか

も 悉
ことごと

ク顕現
けんげん

し、無量
むりやう

無辺
む へ ん

の如来
によらい

の妙法
めうほふ

皆
みな

悉
ことごと

ク顕
けん

現
げん

す。此
こ

の法
ほふ

身
しん

に依
よ

（り）て、不可思議
ふ か し ぎ

の摩訶
ま か

三昧
ざんまい

、而
しか

も顕現
けんげん

すること得
ウ

。此
こ

の法
ほふ

身
しん

に

依
よ

（り）て、一切
いつさい

の大智
だ い ち

を現
げん

すること得
ウ

。是
こ

の故
ゆゑ

に二
に

身
しん

は[於]三昧
さんまい

に依
よ

リ、[於]智慧
ち ゑ

に依
よ

（り）

て、而
しか

も顕現
けんげん

すること得
ウ

。 

Good young man, because of the cause and condition, circumstances, places, effect, and origin of this 

body, it is difficult to comprehend.  If you understand this meaning, this body is the great vehicle.  It is 

the nature of the tathagata.  It is the container of the tathagata.  Because of this body, it is possible to 

awaken aspiration for Bodhi.  It is possible to perceive the mind for the stages of practice.  It is also 

possible to perceive all the mind for not falling back to a lower spiritual stage.  It is also possible to 

perceive even the mind that takes up a buddha’s place in the next life and the diamond-mind.  Also 



26 

 

manifesting all the Buddha’s minds, it is possible to perceive all the immeasurable and infinite wondrous 

Dharmas of the tathagata.  In terms of this Dharma body, it is also possible to perceive wonderful 

Mahasamadhi.  In terms of this Dharma body, it is possible to realize great wisdom.  Because of this, it 

is also possible to perceive the two bodies in terms of samdhi (concentration) and wisdom.   

此
かく

（の）如
ごと

キ法
ほふ

身
しん

を[於]自体
じ た い

に依
よ

セて、常
じやう

と説
と

キ我
が

と説
と

ク。大三昧
だいざんまい

に依
よ

（り）て、故
か

レ[於]楽
らく

と

説
と

ク。[於]大智
だ い ち

に依
よ

りて、是
こ

の故
ゆゑ

に故
か

レ清 浄
しやうじやう

と説
と

ク。是
こ

の故
ゆゑ

に如
によ

来
らい

は常住
じやうぢう

なり、自在
じ ざ い

なり、安楽
あんらく

なり、清 浄
しやうじやう

なり。大三昧
だいざんまい

に依
よ

（り）て、[依
よ

ルモノアリ。] 一切
いつさい

の禅
ぜん

と定
ぢやう

と首楞
しゆりやう

厳
ごん

の等
ごと

キな

り。一切
いつさい

の念処
ねんじよ

と大法
だいほふ

念
ねん

の等
ごと

キなり。大慈
だ い じ

大悲
だ い ひ

と一切
いつさい

の陀羅尼
だ ら に

と一切
いつさい

の神通
じんづう

と一切
いつさい

の自在
じ ざ い

と一切
いつさい

の法
ほふ

平等
びやうどう

をモチテ、摂受
せふじゆ

すると是
かく

（の）如
ごと

キ仏
ぶつ

法
ほふ

、[一切
いつさい

の自在
じ ざ い

と一切
いつさい

の法
ほふ

平等
びやうどう

とをモチテ是
かく

（の）

如
ごと

キ仏
ぶつ

法
ほふ

を摂受
せふじゆ

して、or一切
いつさい

の自在
じ ざ い

トノ一切
いつさい

の法
ほふ

平等
びやうどう

に摂受
せふじゆ

セル是
かく

（の）如
ごと

キ仏
ぶつ

法
ほふ

] 悉
ことごと

ク皆
みな

出
しゆつ

現
げん

す。 

Like this, the Dharma body is taught to be permanent and to be self according to itself.  Because of the 

great Samadhi, it is taught to be a joy.  Because of the great wisdom, it is taught to be pure.  Because of 

this, the tathagata is permanent, free, peace, and purity.  Because of the great Samadhi, it is like all the 

meditation and concentration and powerful ones like a brave general destroying his enemies  It is like all 

the stations of mindfulness and the great station of mindfulness.  Great mercy and compassion, all the 

mystic phrases, all the divine faculty, all the liberty, all the nondiscriminatory receptions of the Dharma, 

all such Buddhist laws are realized.   

此
こ

の大智
だ い ち

に依
よ

ルモノありて、十力
じふりき

と四無所畏
し む し よ ゐ

と四無碍弁
し む げ べ ん

と一百八十
いちひやくはちじふ

の不共
ふ ぐ う

の[之]法
ほふ

との一切
いつさい

の

希有
け う

にして不可思議
ふ か し ぎ

なる法
ほふ

、 悉
ことごと

ク皆
みな

顕
けん

現
げん

す。如意
に よ い

宝珠
ほうじゆ

に依
よ

（り）て、無量
むりやう

無辺
む へ ん

の種種
しゆじゆ

の珍宝
ちんぼう

、

悉
ことごと

ク皆
みな

現
げん

すること得
う

ルが譬如
ご と

（く）、是
かく

の如
ごと

ク大三昧
だいざんまい

に依
よ

リ、大智
だ い ち

慧宝
ゑ ほ ふ

に依
よ

（り）て、能
よ

ク種種
しゆじゆ

の無量
むりやう

無辺
む へ ん

の諸
しよ

仏
ぶつ

の妙
めう

法
ほふ

出
い

づ。善
ぜん

男子
な ん し

是
かく

（の）如
ごと

キ法
ほふ

身
しん

と三昧
さんまい

と智慧
ち ゑ

とは一切
いつさい

の相
さう

を過
す

（ぎ）に

たり。[於]相
さう

に著
つ

（か）ず[不]、分
ふん

別
べつ

す可
べ

（から）ず[不]。非常
ひじやう

非断
ひ だ ん

なるをモチテ、是
これ

を中道
ちうだう

と名
な

（づ）ク。 

Owing to this great wisdom, the ten powers, the four forms of fearlessness, the four kinds of unhindered 

speech, one hundred eighty uncommon merits of the Buddha, and all the wondrous Dharmas are ralized.  

It is like the immeasurable and infinite kinds of rare treasures are presented by the wish-fulfilling gem.  

Like this, owing to the great Samadhi and the treasures of the great wisdom, the wondrous Dharmas of 

the immeasurable and infiniste kinds of bodhisattvas are possible to be presented.  Good young man, 

such are the Dharma body, Samadhi, and wisdom.  Going beyond all appearances, with no attachment to 

them, nondiscriminatory, extraordinary, and ceaseless, this is called the Middle Way. 

分
ふん

別
べつ

有
あ

（り）と 雖
いへども

、体
たい

は分
ふん

別
べつ

無
な

し、三数
さんしゆ

有
あ

（り）と 雖
いへども

、[而]三
さん

の体
たい

は無
な

し。増
ぞう

も（せ）ず[不]、

減
げん

も（せ）ず[不]、猶
なほ

し夢幻
む げ ん

の如
ごと

クして、亦
また

所執
しよしふ

も無
な

ク、亦
また

能執
のうしふ

も無
な

し。法
ほふ

体
たい

如如
によによ

なり、是
これ

レ解脱
げ だ つ

せる処
ところ

なり。死
し

王
わう

（生
しやう

？）の境
きやう

を過
す

（ぎ）にたり。生死
しやうじ

の闇
やみ

を越
こ

（ye）たるをモチテなり。一切
いつさい

の衆生
しゆじやう

の能
よ

ク修行
しゆぎやう

セヌ[不]いは、至
いた

ルこと能
あた

（は）ヌ[不] 所
ところ

なり。一切
いつさい

の諸
しよ

仏
ぶつ

菩薩
ぼ さ つ

の[之]所
しよ

住
ぢう

の

処
ところ

なり。 



27 

 

Though it is discriminatory, the body has no discrimination.  Though there are three kinds, there are no 

three bodies.  It does not increase or descrease.  It is just like a dream or illusion.  No percept or no 

perceiver.  It is the suchness of the Dharam.  This is the emancipated one.  It is past the boundary of 

the king of death (life and death?).  Because it has passed the darkness of life and death.  It is the place 

the people cannot reach who do not practice well.  It is the place where all the bodhisattvas dwell. 

善
ぜん

男子
な ん し

譬
たと

（へば）有
あ

ル人
ひと

、金
こん

を得
え

むと願
ぐわん

欲
よく

す、処処
しよしよ

に求覓
ぐみやく

して、遂
つひ

に金
こん

の礦
くわう

を得
え

つ。既
すで

に礦
くわう

を

得
え

已
をは

（り）て、即便
す な は

（ち）之
これ

を砕
クダ

キて、精
よ

キを撰
えら

び取
と

ル。鑪
ろ

の中
なか

にして銷
ケ

と錬
ネヤ

シて清 浄
しやうじやう

の金
こん

を

得
え

つ、意
こころ

に随
したが

（ひ）て、廻転
ゑ て ん

して 諸
もろもろ

の鐶釧
くわんせん

種種
しゆじゆ

の厳
ごん

の具
ぐ

に作
つく

ルに、諸
しよ

用
ゆう

有
あ

リと 雖
いへども

、金
こん

の性
しやう

は改
あらた

（まら）ヌ[不]が如
ごと

し。復
また

次
つぎ

に善
ぜん

男子
な ん し

、若
もし

善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女人
によにん

の勝
すぐ

（れ）たる解脱
げ だ つ

を求
もと

むとして、

世
よ

の善
ぜん

を修行
しゆぎやう

せむ、如来
によらい

及
および

弟子
で し

衆
しゆ

を見
み

ルこと得
え

て、親近
しんごん

すること得
エ

ヌ[已]。曰 仏 言
ほとけにまをしてまをさく

「世尊
せ そ ん

、

何
なに

をか[者]善
ぜん

と為
な

し、何
なに

者
をか

不
ふ

善
ぜん

といふ。何
なに

してか[者]正
ただ

（し）ク修
しゆ

する、清 浄
しやうじやう

の行
ぎやう

を得
う

ル。」

といふ。諸
しよ

仏
ぶつ

如来
によらい

及
および

弟子
で し

衆
しゆ

い、見
けん

に彼
かれ

が問
と

フ時
とき

に[彼
かれ

ガ問
とひ

ヲ 見
みそこな

（は）ス時
とき

に]、是
かく

（の）如
ごと

ク思
し

惟
ゆゐ

すラク、「是
こ

の善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女人
によにん

は、清 浄
しやうじやう

を求
もと

（め）むと欲
ねが

ひ、正
しやう

法
ぼふ

を聴
き

かむと欲
ねが

（ふ）ベシ。」

とオモホシテ、即便
す な は

（ち）為
ため

に説
と

（き）て其
それ

に開
かい

悟
ご

セ令
し

メたまふ。彼
かれ

い既
すで

に聞
き

キ已
をは

（り）て、正
ただ

（し）ク念
ねん

し憶
おく

持
ぢ

す。 

Good young man, for example, a man wants to get gold.  Searching various places, he finally discovers a 

gold mine. Already getting an ore, he immediately breaks it into pieces and picks out a good one.  

Melting and refining it in the furnace, he gets pure gold.  Following his mind, working at it, he makes 

various rings and bracelets and other other oranaments.  Though it has various uses, the nature of gold 

cannot be changed.  Furthermore, good young man, good young men and women practice worldly 

goodness to seek for a superior emancipation.  Having opportunities to see the Buddha and his epistles 

and students, they have become intimate with them.  What they said to the Buddha was, “My dear 

Buddha, what do you say is good and what is not good and what good do we practice to carry out a pure 

act?” they said.  When the Buddha, various bodhisattvas, his epistles and students saw them ask the 

question, they thought the following:  “These good young men and women want to seek purity and must 

want to hear the true Dharma.” he thought and immediately he thought he would preach it for them to 

enlighten them.  They have heard it out correctly and they bear it in their mind.   

心
こころ

を発
おこ

（し）て修行
しゆぎやう

し精進
しやうじん

の力
ちから

を得
エ

、嬾堕
ら ん だ

の障
しやう

を除
のぞ

キ、一切
いつさい

の罪
つみ

を滅
めつ

す。諸
もろもろ

の学処
がくしよ

の於
ため

に、

尊重
そんぢう

セヌ[不]ことを離
はな

レ、掉悔
で う け

の心
こころ

を息
や

（め）て、[於]初地
し よ ぢ

に入
い

ル。初地
し よ ぢ

の心
こころ

に依
よ

（り）て有情
うじやう

を利
り

するが障
しやう

を除
のぞ

（き）て、二地
に ぢ

に入
い

ルこと得
ウ

。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にして、悩
なう

に逼
せ

（め）ヌ[不]

が障
しやう

を除
のぞ

（き）て[於]三
さん

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にして心
こころ

が
（衍字？）

軟
やはら（？）

（ぎ）たる浄
じやう

が障
しやう

を

除
のぞ

（き）て、[於]四
し

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にして、善
ぜん

方便
はうべん

が障
しやう

を除
のぞ

（き）て、[於]五
ご

地
ぢ

に入
い

ル。

[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にして、真俗
しんぞく

と見
み

ル障
しやう

を除
のぞ

（き）て、[於]六
ろく

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にて、行
ぎやう

相
さう

ありと見
み

ル障
しやう

を除
のぞ

（き）て、[於]七
しち

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にて、滅
めつ

相
さう

と見
み

ヌ[不]が障
しやう

を除
のぞ

（き）て、[於]八
はち

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にて、生相
しやうさう

と見
み

ヌ[不]が障
しやう

を除
のぞ

（き）て、[於]九
く

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にて、六
ろく

通
つう

の障
しやう

を除
のぞ

（き）て、[於]十
じふ

地
ぢ

に入
い

ル。[於]此
こ

の地
ぢ

の中
なか

にて、所
しよ



28 

 

知
ち

障
しやう

を除
のぞ

キ、根
こん

本心
ぼんしん

を除
のぞ

（き）て、如来
によらい

地
ぢ

に入
い

ル。如来
によらい

地
ぢ

をば[者]三
さん

浄
じやう

に由
よ

ルが故
ゆゑ

に、極
ごく

清 浄
しやうじやう

と名
な

（づ）ク。 

Awaken aspiration for Bodhi and acquiring the power of diligence by practice, get rid of the hindrance of 

sloth, and do away with all the sins.  Stand aloof from unrespect at various schools, stop unrestful heart 

and regret, and enter the first stage of a bodhisattva.  Eliminate the hindrance of benefiting sentient 

beings according to the heart of the first stage and you can enter the second stage.  At this stage, 

eliminate the hindrance of not being tormented and enter the third stage.  At this stage, eliminate the 

hindrance of the purity of soft heart and enter the fourth stage.  At this stage, eliminate the hindrance of 

the skillful means and enter the fifth stage.  At this stage, eliminate the hindrance of seeing as genuine 

and secular and enter the six stage.  At this stage, eliminate the hindrance of seeing for the mental aspect 

and enter the seventh stage.  At this stage, eliminate the hindrance of not seeing as the annihilation 

aspect and enter the eighth stage.  At this stage, eliminate the hindrance of not seeing as the production 

aspect and enter the ninth stage.  At this stage, eliminate the hindrance of the six transcendal faculties 

and enter the tenth stage.  At this stage, eliminate the hindrance to the correct knowledge of objects and 

the source aspect and enter the stage of a tathagata.  The stage of tathagata is called extreme purity 

because of the triple purity.   

云何
な に

（を）か三
さん

（と）為
す

（る）とならば、一
いち

者
は

煩
ぼん

悩
なう

浄
じやう

、二者
に は

苦
く

浄
じやう

、三者
さ ん は

相
さう

浄
じやう

なり。真金
しんこん

あり、

鎔
キタ

ヒ銷
ケ

シ冶
ウ

チ錬
ネヤ

す。既
すで

に焼
や

キ打
ウ

チ已
ヌ

ルトキには、復
また

塵
ぢん

垢
く

無
な

クなりヌ。金
こん

の性
しやう

の本
もと

ヨリ清 浄
しやうじやう

な

ることを顕
あらは

（さ）むと為
す

るが故
ゆゑ

になり。金
こん

の体
たい

は清 浄
しやうじやう

なりとにコソアレ、[金
こん

の体
たい

ヲ清 浄
しやうじやう

ニ

アラシメムトニコソアレ、]金
こん

無
な

（く）したりと謂
い

（は）ず[非]といふが譬如
ご と

ク、濁水
ぢよくすゐ

を澄渟
ス

マ

シ清 浄
しやうじやう

ニアラシメツルトキには、復
また

滓穢
し ゑ

無
な

くなりヌ。水の性
しやう

に本
もと

ヨリ清 浄
しやうじやう

なることを顕
あらは

（さ）

むが為
ため

の故
ゆゑ

になり。水
みづ

無
な

（く）したりと謂
い

（は）ず[非]といふが譬如
ご と

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク法
ほふ

身
しん

も與
とも？

なる煩
ぼん

悩
なう

を離
はな

レて、苦
く

集
じふ

を除
じよ

し已
ヌ

ルトキには、復
また

余
よ

の習
しふ

無
な

（く）なりヌ。仏
ぶつ

性
しやう

の本
もと

ヨリ清 浄
しやうじやう

な

ることを顕
あらは

（さ）むが為
ため

の故
ゆゑ

になり。体
たい

無
な

しと謂
い

（は）むとには非
あら

ず。虚空
こ く う

い烟雲
えんうん

塵霧
ぢ ん む

に[之] 障
しやう

蔽
べい

（せ）所
ら

レたり。若
もし

除
じよ

屏
へい

し已
ヌ

ルトキには、是
こ

の空界
くうかい

浄
きよ

クなりヌ。空
くう

無
な

しと謂
い

はむとには非
あら

（ず）

といふが譬如
ご と

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク法
ほふ

身
しん

も一切
いつさい

の衆
しゆ

苦
く

を 悉
ことごと

ク皆
みな

尽
つく

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、説
と

（き）て

清 浄
しやうじやう

と為
な

す。体
たい

無
な

しと謂
い

はむとには非
あら

ず。人
ひと

有
あ

リ、[於]睡
ねぶ

りて夢
いめ

の中
なか

にあり、大河
た い が

の水
みづ

に漂
ただよ

ヒ泛
うか

ベリ、其
そ

の身
み

手
て

を運
か

キ足
あし

を動
うご

かシ、流
ながれ

を裁
キ

リて[而]渡
わた

（り）て、彼
か

の岸
きし

に至
いた

ルこと得
え

つト

サヘ[得
え

むとすと]見
み

、彼
か

の身心
しんしん

懈退
け た い

セヌ[不]に由
よ

ルが故
ゆゑ

になり。[従]夢
いめ

ヨリ覚
さ

メ已
ヌ

ルトキには、

水
みづ

有
あ

リ彼
か

レと此
こ

レとの岸
きし

別
べつ

なりとは見
み

（ぬ）[不]が譬如
ご と

ク、心
こころ

無
な

しと謂
い

はむとには非
あら

ず。生死
しやうじ

の妄想
まうざう

を既
すで

に滅
めつ

尽
つく

し已
ヌ

ルトキには、是
こ

の覚
かく

清 浄
しやうじやう

になりヌ。覚
かく

無
な

しと謂
い

はむとには非
あら

ず。是
かく

（の）

如
ごと

ク法
ほふ

界
かい

も一切
いつさい

の妄想
まうざう

、復
また

生
しやう

セヌ[不]が故
ゆゑ

に、説
と

（き）て清 浄
しやうじやう

と為
な

す。是
こ

レ諸
しよ

仏
ぶつ

に其
そ

の実
じつ

体
たい

無
な

キには非
あら

ず。 

What are those three?  The first is the purification of evil passions, the second the purification of 

suffering, and the third the purification of each other.  There is real gold, which you melt, smelt, temper 

and anneal.  After tempering and annealing, there would no longer be any dirt.  This is to show that the 



29 

 

nature of gold is pure from the beginning.  It goes without saying that the body of gold is not lost.  

When dirty water is cleared and made pure, there would no longer be any dregs.  This is to show that the 

nature of water is pure from the beginning.  It goes without saying that the body of water is not lost.  

Like this, the Dharma body leaves evil passions.  After getting rid of suffering and its cause, the 

remaining seeds would no longer existent.  This is to show that the nature of Buddha is pur from the 

beginning.  It goes without saying that the there is no body.  The sky is covered with smoke, cloud, dust 

and mist.  After their disappearance, this sphere of the sky becomes pure.  It goes without saying that 

the sky is no longer existent.  Like this, the Dharma body is said to be pure because all the suffering are 

exhausted.  It goes without saying that it does not have a body.  There is a person, who is asleep and in 

a dream he sees himself floating on a large river.  He swims across the stream by paddling with arms and 

kicking his legs and manages to reach the other side of the river.  It is because his body and mind do not 

become idle.  After awakening from a dream, he does not see that there is difference between the waters 

on this and that side of the river.  It goes without saying that he does not have a mind.  After completely 

demolishing the illusory thought of life and death, his realization becomes pure.  It goes without saying 

that he does not have any realization.  Like this, the Dharma realm is said to be pure because no evil 

passions would be born.  It goes without saying that various bodhisattvas do not have any substance. 

 復
また

次
つぎ

（に）善
ぜん

男子
な ん し

、是
こ

の法
ほふ

身
しん

は[者]惑
わく

障
しやう

清 浄
しやうじやう

になりヌルをモチテ、能
よ

ク応
おう

身
じん

を現
げん

す。業
ごふ

障
しやう

清 浄
しやうじやう

になりヌルをモチテ、能
よ

ク化
け

身
しん

を現
げん

す。智
ち

障
しやう

清 浄
しやうじやう

になりヌルをモチテ、能
よ

ク法
ほふ

身
しん

を現
げん

す

といひ、空
くう

に依
よ

（り）て、電
でん

出
い

づ、電
でん

に依
よ

（り）て光
ひか

リ出
い

（づ）ルが譬如
ご と

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク法
ほふ

身
しん

に依
よ

ルが故
ゆゑ

に、能
よ

ク応
おう

身
じん

において現
げん

す。応
おう

身
じん

に依
よ

ルが故
ゆゑ

に、能
よ

ク化
け

身
しん

において現
げん

すといひ、性
しやう

浄
きよ

クなりヌルに由
よ

ルが故
ゆゑ

に、能
よ

ク法
ほふ

身
しん

を現
げん

す。智慧
ち ゑ

清 浄
しやうじやう

になりヌルをモチテ、能
よ

ク応
おう

身
じん

を現
げん

す。

三昧
さんまい

清 浄
しやうじやう

になりヌルをモチテ、此
こ

の三
み

つを清 浄
しやうじやう

といひつ。是
これ

は法
ほふ

如如
によによ

なり。不
ふ

異
い

なる如如
によによ

な

り、一味
い ち み

なる如如
によによ

なり、解脱
げ だ つ

せる如如
によによ

なり、究竟
くきやう

せる如如
によによ

なり。是
こ

の故
ゆゑ

に諸
しよ

仏
ぶつ

は体
たい

において、異
こと

なること有
あ

（る）こと無
な

し。 

Furthermore, good young man, because this Dharma body is pure from the hindrance of delusion, it well 

manifests the transformed body.  It is said that because it is pure from the hindrance of knowledge, it 

well manifests the Dharma body.  It is like this, because there is the sky, electricity comes out and light 

comes out because there is electricity.  Like this, because of the Dharma body, it well manifests the 

accommodative body.  It is said that because of the accommodative body it well manifests the 

transformed body.  Because its nature becomes pure, it well manifests the Dharma body.  Because of 

the purity of the wisdom, it well manifests the accommodative body.  Because the purity of Samadhi, we 

have called these three pure.  This is the suchness of Dharma.  It is the nondistinct suchness.  It is the 

one-taste suchness.  It is the suchness of emancipation.  It is the ultimate suchness.  Because of this 

various bodhisattvas are not different from each other in their body.   

善
ぜん

男子
な ん し

、若
もし

有
あ

（ら）む善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女人
によにん

の、[於]如来
によらい

は是
こ

レ我
わ

が大師
だ い し

なりと説
と

（か）むヒトと、若
もし

是
かく

（の）如
ごと

キ決定
けつぢやう

の信
しん

を作
な

（さ）む者
ヒト

とは、此
こ

の人
ひと

は 即
すなはち

深
ふか

キ心
こころ

をモチテ、如来
によらい

の[之]身
しん

は別
べつ

異
い



30 

 

有
あ

（る）こと無
な

しと解
げ

了
れう

す應
べ

し。 

Good young man, if there are good young men and women, of whom the people who preach that the 

tathagata is our great master and those who achieve such unfailing attainment of faith, such people should 

understand that there would be no case that the tathagata’s body would be different.   

善
ぜん

男子
な ん し

是
こ

の義
ぎ

を以
もち

ての故
ゆゑ

に、諸
もろもろ

の境界
きやうがい

の於
ため

に、不
ふ

正
しやう

思
し

惟
ゆゐ

を 悉
ことごと

ク皆
みな

除
ぢよ

断
だん

（し）つルトキには、

即
すなはち

彼
か

の法
ほふ

は二
に

相
さう

有
あ

（る）こと無
な

しと知
し

リ、亦
また

分
ふん

別
べつ

も無
な

キい、聖
しやう

の修行
しゆぎやう

（し）たまふ所
ところ

なり。 

Good young man, because of this meaning, as soon as you have severed off unjust thoughts at various 

spheres, you will understand that there is no two aspect of the law and that making no discrimitaion is 

what the sage practices for. 

如
（か）

ク彼
かれ

に於
おき

て二
に

相
さう

有
あ

（る）こと無
な

キが如
ごと

ク、正
ただ

（し）ク修行
しゆぎやう

するが故
ゆゑ

に、是
かく

（の）如
ごと

ク是
かく

（の）

如
ごと

ク一切
いつさい

の 諸
もろもろ

の障
しやう

を 悉
ことごと

ク皆
みな

除
ぢよ

し滅
めつ

す、如
ごと

ク一切
いつさい

の障
しやう

を滅
めつ

するが如
ごと

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク是
かく

（の）

如
ごと

ク法
ほふ

如如
によによ

と如如
によによ

智
ち

とい、最
さい

清 浄
しやうじやう

なること得
う

とのたまふ。如
ごと

ク法
ほふ

界
かい

と正
しやう

智
ち

との清 浄
しやうじやう

なるが如
ごと

ク、是
かく

（の）如
ごと

ク是
かく

（の）如
ごと

ク一切
いつさい

の自在
じ ざ い

の具
ぐ

足
そく

し摂受
せふじゆ

せるモノを皆
みな

成就
じやうじゆ

すること得
ウ

。 

Thus just as there is no two aspect to that, because of the right practice, just like this, just like this, all the 

various hidrances are eliminated and abolished.  Thus just as all the hindrances are abolished, just like 

this, just like this, we gain the suchness of Dharmas and the knowledge and the purest (wisdom), he said.  

Just as sphere of religion and the right wisdom are pure, just like this, just like this, we can achieve all the 

free embodiment that is embraced and received. 

一切
いつさい

の 諸
もろもろ

の障
しやう

を 悉
ことごと

ク皆
みな

除
ぢよ

滅
めつ

して、一切
いつさい

の 諸
もろもろ

の障
しやう

には清 浄
しやうじやう

なること得
う

ルが故
ゆゑ

に、是
これ

を

真如
しんによ

と正
しやう

智
ち

との真
しん

実
じつ

の[之]相
さう

と名
な

（づ）ク。 

Because we can become pure to all and every hindrance by eliminating and abolishing all the various 

hindrances, we call this the true aspect of the true thusness and right wisdom. 

是
かく

（の）如
ごと

ク見
み

ル者
ヒト

、是
これ

を聖
しやう

見
けん

と名
な

（づ）ク。是
これ

を 則
すなはち

名
な

（づ）けて真
しん

実
じつ

に仏
ほとけ

を見
み

（る）と為
な

す。 

We call someone who sees like this as the right view.  This is to say, he can see a Buddha truly. 

何 以
なにをもちて

の故
ゆゑ

に、実
じつ

の如
ごと

ク法
ほふ

の真如
しんによ

を見
み

ルこと得
う

ルが故
ゆゑ

に、是
こ

の故
ゆゑ

に諸
しよ

仏
ぶつ

は 悉
ことごと

ク能
よ

ク普
あまね

ク一切
いつさい

の

如来
によらい

を 見
（みそな）

はす、何 以
なにをもちて

の故
ゆゑ

にとならば、声聞
しやうもん

独
どく

覚
かく

は、已
すで

に三
さん

界
がい

を出
い

（づ）レども、真
しん

実
じつ

の境
きやう

を求
もと

（む）ルに知
ち

し見
けん

すること能
あた

はず[不]。 

Why is that?  Because we can see the true thusness like reality, because of this, various bodhisattvas see 

all the tathagatas wholy and well and universally.  Why is that?  Though shravakas (one who hears the 

voice) and dokkakus (the self-enlightened) have gone beyond the three realms and look for the true 

sphere, they cannot know or see.   

是
かく

（の）如
ごと

キ聖
しやう

人
にん

すラ知
ち

し見
み

セ所
ら

レ（ざ）[不]ル、一切
いつさい

の凡夫
ぼ ん ぶ

は、皆
みな

疑惑
ぎ わ く

を生
しやう

し、転倒
てんだう

にして

分
ふん

別
べつ

して、度
わた

ルこと得
う

ルこと能
あた

（は）ず[不]。 

Even such sages cannot see or know, so ordinary men breed doubt, perversion, and discrimination and 

cannot cross to the other shore. 



31 

 

莵
うさぎ

い海
うみ

に浮
うか

（び）て、必
かなら

ず 過
（わた）

ルこと能
あた

はず[不]。所以者
ゆ ゑ ん は

何
なに

とならば、力
ちから

微劣
み れ つ

なるが故
ゆゑ

にと

いふが如
ごと

（く）、凡夫
ぼ ん ぶ

の[之]人
ひと

は亦
また

復
また

是
かく

（の）如
ごと

し。 

A rabbit, floating on the sea, certainly fails to cross.  Why is that?  Because he is weak and does not 

have enough power.  Just like that, an ordinary man also fails to cross. 

法
ほふ

の如如
によによ

を通
つう

達
だつ

すること能
あた

（は）ヌ[不]が故
ゆゑ

に、然
しか

も 諸
もろもろ

の如来
によらい

は無
む

分
ふん

別
べつ

の心
こころ

において、一切
いつさい

の

法
ほふ

の於
ため

に、大
だい

自在
じ ざ い

を得
え

たまひたり。 

Because he cannot reach the suchness of Dharmas, and furthermore, various bodhissatvas have no 

discriminatory mind and attained the great freedom for all the dharmas (laws).   

清 浄
しやうじやう

の深
じん

智慧
ち ゑ

具
ぐ

足
そく

（し）たまヘル故
ゆゑ

に、是
こ

レ 自
みづから

の境界
きやうがい

のみにして、他
ほか

に共
とも

（にせ）ヌ[不]

が故
ゆゑ

に、是
こ

の故
ゆゑ

に諸
しよ

仏
ぶつ

如来
によらい

は[於]無量
むりやう

無辺
む へ ん

阿
あ

僧
そう

祇
ぎ

劫
こふ

に、身
しん

命
みやう

をも惜
を

（ま）ず[不]して、行
おこな

ひ難
がた

キ

を苦
くる

（し）ク行
おこな

（ひ）て、方
まさ

に此
こ

の身
しん

の最
さい

上
じやう

なり無比
む ひ

なり不
ふ

可思議
か し ぎ

なり、言説
ごんぜつ

の境
きやう

を過
す

（ぎ）

にたり、是
こ

レ妙
めう

寂 静
じやくじやう

なり、 諸
もろもろ

の怖畏
ふ ゐ

を離
はな

（れ）たること得
え

たまひたり。 

Because they have pure profound wisdom, because they do not share this self-sphere with others, because 

of this, various bodhisattvas and tathagatas, willing to risk their own mind and body, exercise difficult and 

painful practices for infinite, boundless, innumerable kalpas (aeons) to attain this body, supreme, 

unparalleled, incomprehensible, and go beyond words and speeches.  This is excellent and tranquil and 

out of the reaches of various dreads and fears. 

 善
ぜん

男子
な ん し

是
かく

（の）如
ごと

ク法
ほふ

の真如
しんによ

を知
ち

し見
み

せる[見
み

セム]者
は

、生
しやう

老死
ら う し

無
な

（く）して、寿命
じゆみやう

無限
む げ ん

なり

[ 限
かぎり

無
な

ケム]。 

  Good young man, those who know and see such true thusness are without birth, aging, or death, and 

their life is infinite. 

睡眠
すゐみん

有
あ

（る）こと無
な

し[無
な

（け）ム]。亦
また

は飢渇
け か つ

も無
な

し[無
な

（け）ム]。心
こころ

常
つね

に定
ぢやう

に在
あ

ルをモチテ、

散動
さんどう

有
あ

（る）こと無
な

し[無
な

（け）ム]。 

They know no sleeping or waking, or no hunger.  Their minds are always in tranquil meditation and are 

never disturbed. 

若
もし

如来
によらい

の於
ため

に諍
じやう

論
ろん

の心
こころ

を起
おこ

（さ）むいは、是
こ

レのヒトは 則
すなはち

[於]如来
によらい

を見
み

たてまつること能
あた

（は）

じ[不]。諸
しよ

仏
ぶつ

の所説
しよせつ

は皆
みな

能
よ

ク利
り

益
やく

（し）たまふ。聴聞
ちやうもん

すること有
あ

（ら）む者
もの

は、解脱
げ だ つ

セず[不]

といふこと無
な

（け）む。 

If they arouse argumentative minds on behalf of tathagatas, these people cannot see them.  All the 

preachings of various bodhisattvas benefit everyone well.  Those who listen to them never fail to be 

emancipated. 

諸
もろもろ

の悪
あ

（し）キ禽獣
きんじう

と悪
あく

人
にん

と悪鬼
あ く き

とに相
あ

ヒ逢値
ぶ ぢ

セじ[不]。法
ほふ

を聞
き

クに由
よ

ルが故
ゆゑ

に、果報
くわはう

尽
つ

（く）

ルこと無
な

（け）む。然
しか

も 諸
もろもろ

の如来
によらい

は無記
む き

の事
こと

は無
な

し。一切
いつさい

の境界
きやうがい

には心
こころ

（を）知
し

ラむと欲
ねが

フ

（こと）無
な

し。生死
しやうじ

と涅槃
ね は ん

とには異
い

想
さう

有
あ

（る）こと無
な

し。如来
によらい

の記
き

（し）たまふ所
ところ

は、決定
けつぢやう

せ

ず[不]といふこと無
な

し。諸
しよ

仏
ぶつ

如来
によらい

は四
し

威儀
ゐ ぎ

の中
なか

に智
ち

に摂
せふ

無
な

し。一切
いつさい

の諸
しよ

法
ほふ

は[為]慈悲
じ ひ

に摂
をさ

（め）所
ら

レず[不]といふこと有
あ

（る）こと無
な

し。 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

を利
り

益
やく

し安楽
あんらく

為
（せ）

ず[不]といふこと有
あ

（る）



32 

 

こと無
な

し[者]。 

They never encounter evil birds or beasts, evil men, or evil spirits.  Because they listen to Dharmas, their 

rewards will never be exhausted.  Furthermore, various tathagatas never fail to answer.  There is no 

desire to know (their mind) in any sphere.  They do not think birth, death, and nirvana different.  What 

a Buddha predicts never fails to be realized.  There is nothing in the four modes of acts that are not 

touched by wisdom of various bodhisattvas and tathagatas.  There is nothing that is not administered by 

compassion in all the Dharmas.  They never fail to benefit and comfort the various people. 

善
ぜん

男子
な ん し

若
もし

有
あ

（ら）む善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女人
によにん

の、此
こ

の金
こん

光
くわう

明
みやう

経
きやう

に於
おい

て、聴聞
ちやうもん

し信
しん

解
げ

（せ）むいは、地
ぢ

獄
ごく

と餓鬼
が き

と傍生
ぼうしやう

と阿蘇
あ そ

羅
ら

との道
みち

に堕
だ

（せ）ず[不]して、常
つね

（に）人天
にんでん

に処
とどま

（ら）む、下賤
げ せ ん

に生
うま

レ

じ[不]、恒
つね

に諸
しよ

仏
ぶつ

如来
によらい

に親近
しんごん

（し）たてまつること得
え

む。正
しやう

法
ほふ

を聴受
ちやうじゆ

（せ）む、常
つね

に諸
しよ

仏
ぶつ

の清 浄
しやうじやう

国土
こ く ど

に生
うま

レむ。所以者
ゆ ゑ ん は

何
なに

とならば、此
こ

の甚
じん

深
じん

の法
ほふ

を聞
き

（く）こと得
う

ルに由
よ

ル故
ゆゑ

になり。 

Good young man, if there are good young men and women who listen to and have faith in and 

understanding of this Golden Splendour Sutra, they never fall into the ways of hell, hungry spirits, beasts 

or evil demi-gods, and always remain human and heavenly beings.  They will never be born vulgar.  

They can be intimate with various bodhisattvas and tathagatas.  They can hear the true Dharmas.  They 

will always be born in the pure land of the various bodhisattvas.  Why is that?  Because they can hear 

these profound Dharmas. 

是
こ

の善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女人
によにん

は、 則
すなはち

如来
によらい

に已
すで

に知
し

（ら）レ已
すで

に記
き

（さ）ルルことを為フリヌ。當
まさ

に

阿耨多羅三藐三
あのくたらさんみやくさん

菩提
ぼ だ い

に退
ひ

（か）ヌ[不]こと得
う

ルをモチテなり。若
もし

善
ぜん

男子
な ん し

善
ぜん

女人
によにん

の、[於]此
こ

の甚深
じんじん

微
み

妙
めう

の[之]法
ほふ

を、一
ひと

（た）びも耳
みみ

に経
へ

むいは[者]、知
し

ル當
べ

し、是
こ

の人
ひと

は如来
によらい

を謗
そし

ラじ[不]、正
しやう

法
ほふ

を

毀
そし

（ら）じ[不]、聖
しやう

衆
じゆ

を軽
かろ

（みせ）じ[不]。一切
いつさい

衆生
しゆじやう

の善
ぜん

根
ごん

を種
う

（ゑざら）[未]むには、種
う

（う）

ること得
え

令
し

メてむ故
ゆゑ

に、已
すで

に善
ぜん

根
ごん

を種
う

（ゑた）ラむには、増長
ぞうちやう

し成就
じやうじゆ

（せ）令
し

（め）てむ故
ゆゑ

に、

一切
いつさい

世
せ

界
かい

に所有
あ

ル衆生
しゆじやう

に、皆
みな

勧
すす

（め）て六
ろく

波
は

羅
ら

蜜
みつ

多
た

を修行
しゆぎやう

（せし）メてむといふことを。」ト

ノタマフ。 

These good young men and women have already been known and predicted by the Buddha.  It is 

possible for them not to leave the hghest, perfect enlightenment.  If these good young men and women 

have once heard these profound and excellent Dharmas, you should know, they won’t blame the Buddha, 

they won’t destroy Dharmas, they won’t slight the sages.  Because those people who have not planted 

roots of goodness will be made to be able to plant them.  Because those people who have planted roots 

of goodness will be made to grow them and ripen them.  I recommend the people in all the world to 

practice six Paramitas to attain enlightenment.” he said. 

 尓
その

時
とき

に虚空蔵
こくうざう

菩薩
ぼ さ つ

と梵
ぼん

と釈
しやく

と四
し

王
わう

と 諸
もろもろ

の天
てん

衆
しゆ

との等
ひとし

キい、 即
すなはち

[従]座
ざ

ヨリ起
た

チ、偏
ひとへ

に右
みぎ

の肩
かた

を 袒
はだぬき

にし、 掌
たなごころ

を合
あは

セ 恭
つつし

み 敬
うやま

ひ、 頂
いただき

をモチテ 仏
ほとけ

の足
あし

を礼
らい

（したてまつり）て、

曰 仏 言
ほとけにまをしてまをさく

 

  At that time Bodhisattva Sky-Repository (Akasagarbha), the Brahma King, Shaku, the four kings, the 

various heavenly people, and the like immediately stood up from their seats and bared just their right 



33 

 

shoulders, touched the ground with their right knees, clasped their hands in respect and worship, and 

worshipped Buddha’s feet with their heads touching the ground, and said to the Buddha, 

「世尊
せ そ ん

、若
もし

所在
しよざい

の処
ところ

に是
かく

（の）如
ごと

キ金
こん

光
くわう

明
みやう

王
わう

微
み

妙
めう

経典
きやうでん

を講
（の）

べ説
と

かば、[於]其
そ

の国土
こ く ど

に四
し

種
しゆ

の利
り

益
やく

有
あ

ルベカリケリ。何
なに

者
は

四
し

と為
す

ることとならば、一者
い ち は

国王
こくわう

は軍衆
ぐんじゆ

強
つよ

（く）盛
さかり

にして、 諸
もろもろ

の

怨敵
をんじやく

無
な

（け）む。[於]疾病
しつびやう

を離
はな

れ」て、寿命
じゆみやう

延
ノ

ビて長
なが

（か）ラむ、吉祥
きちじやう

安楽
あんらく

（な）ラむ。正
しやう

法
ほふ

の興
こう

顕
げん

せむ。二
に

者
は

中宮
ちうぐう

の妃
ひ

后
こう

王子
わ う じ

諸
しよ

臣
しん

は和悦
わ え つ

して諍
あらそ

ひ無
な

（け）む、[於]諂佞
かんねい

を離
はな

（れ）む、

王
わう

に愛重
あいじゆう

セ所
ら

レむ。 

 “Great Buddha, if you lecture such Golden Splendour Sutra where you are, that place and land will 

enjoy from four kinds of benefits.  What are those four?  First, the king will have powerful and 

vigorous soldiers and will be free from various enemies.  The land will be free from diseases and the 

people will enjoy long life and be blessed with good fortunes and will live comfortably.  The Dharmas 

will rise and thrive.  Second, the queen, princes and princesses, and the courtiers will enjoy friendly 

relationships and there will be no struggle.  They will be free from crookedness and will be loved by the 

king. 

三
さん

者
は

沙門
しやもん

婆
ば

羅門
ら も ん

及
および

諸
もろもろ

の国人
こくにん

は、正法
しやうぼふ

を修行
しゆぎやう

（せ）む。病
やまひ

無
な

（く）して安楽
あんらく

（な）ラむ。 枉
（よこさま）

に死
し

する者
もの

は無
な

（け）む。[於] 諸
もろもろ

の福田
ふくでん

を 悉
ことごと

ク皆
みな

修
しゆ

立
りふ

せむ。四
し

者
は

三
さん

時
じ

の中
なか

に四
し

大
だい

調
てふ

適
じやく

（な）

ラむ。常
つね

に諸
しよ

天
てん

の為
ため

に守護
し ゆ ご

増加
ぞ う か

（せら）レむ。慈悲
じ ひ

平等
びやうどう

にして、傷
しやう

害
ガイ

する心
こころ

無
な

（け）む。 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

をして三
さん

宝
ぼう

を帰敬
ききやう

して、皆
みな

願
ぐわん

して菩提
ぼ だ い

の[之]行
ぎやう

を修
しゆ

習
しふ

セ令
し

むルなり。是
こ

を四
し

種
しゆ

の利
り

益
やく

の[之]事
こと

と為
な

す。 

Third, sramana scetics, brahmins, and the people of various countries practice the Dharmas.  They will 

be free from diseases and live comfortably.  There will be no people who will die unjustly.  They all 

will rise in various rich fields.  Fourthly, they will be harmonious and suitable with their great four 

elements (free from diseases) in the three times of karma.  They will increasingly be protected all the 

time for the sake of various heavens.  They will be mercifully nondiscriminatory and have no heart to 

hurt.  Various people will become believers in the three treasures.  Everyone vows to learn and practice 

the acts of enlightenment.  We call this the four kinds of benefits. 

世尊
せ そ ん

我等
わ れ ら

も亦
また

常
つね

に経
きやう

を弘
ひろ

（め）むが為
ため

の故
ゆゑ

に、是
かく

（の）如
ごと

キ持
ぢ

経
きやう

の[之]人
ひと

に随逐
ずゐちく

して、所在
しよざい

の

住処
ぢうしよ

いして、為
ため

に利
り

益
やく

を作
つく

ラむ。」とマヲス。仏
ほとけ

言
い

（は）ク、「善哉
よきかな

善哉
よきかな

、善
ぜん

男子
な ん し

、是
かく

（の）如
ごと

し

如 是
かくのごとし

。汝等
なむちら

當
まさ

に勧
すす

（む）ル心
こころ

をモチテ、此
こ

の妙
めう

経
きやう

王
わう

を流布
る ふ

して、 則
すなはち

正
しやう

法
ぼふ

を久
ひさ

（し）ク[於]

世
よ

に住
ぢう

セ令
し

む應
べ

シ。」とのたまふ。 

My dear Great Buddha, we also follow such people holding the sutra where they are always to propagate 

it, so that benefits will arise.” we said.  The Buddha said, “Bravo, Bravo, good yound man, like that, like 

that.  You should propagate this golden splendor sutra diligently and immediately settle the Dharmas in 

the world for a long time.” he said. 

 

 



34 

 

金
こむ

光 明
くわうみやう

最勝
さいしよう

王
わう

経
きやう

夢見
む け ん

懺悔
さ ん げ

品
ほん

第
だい

四
し

  

The King of Glorious Sutras called the Exalted Sublime Golden Light,  

Chapter 4, ‘Dreaming and Confession’ 

尓
その

時
とき

に妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

、 親
まのあた

リ[於] 佛
ほとけ

（の）前
まへ

にして、妙法
めうほふ

を聞
き

き已
をは

（り）て、歓喜
くわんぎ

し踊躍
ゆ や く

し心
こころ

を一
いち

に思
し

惟
ゆゐ

して、還
かへ

（り）て本処
ほんじよ

に至
いた

（り）ヌ。[於]夜
よ

ル夢
ゆめ

の中
なか

に大金
だいこん

鼓
く

の光 明
くわうみやう

晃
て

リ耀
て

ルこと、猶
なほ

し日輪
にちりん

の如
ごと

クあるを見
み

つ。[於]此
こ

の光
ひかり

の中
なか

にして、十方
じふはう

の無量
むりやう

の諸仏
しよぶつ

の[於]宝
ほう

樹
じゆ

下
か

にして、瑠璃
る り

の座
ざ

に坐
ざ

（したま）ヘルと、無量
むりやう

百千
ひやくせん

の大衆
だいしゆ

の圍繞
ゐ ね う

（し）たてまつレルと、而
しか

も為
ため

に説
と

（き）

たまふ法
ほふ

とを見
み

ルこと得
え

つ。 

Then Bodhisattva Ruciraketu, in front of the Buddha, heard the Dharma out and rejoiced and danced for 

joy and tried to penetrate into the bottom of the Dharma intensely, and went back to his place.  At that 

night he saw a large golden drum in his dream, shining brightly as it were the orb of the sun.  In this 

light he could see in all the ten directions innumerable Buddhas sitting on beryl seats at the foot of 

treasure trees surrounded by an assembly of numerous hundreds of thousands, preaching the Law. 

一
いち

の婆
ば

羅門
ら も ん

の桴
ふ

をモチテ、金
こん

鼓
く

を撃
う

（ち）て、大音声
だいおんじやう

を出
いだ

（さし）むルに、声
こゑ

の中
なか

に微妙
み め う

の伽他
か だ

の懺悔
さ ん げ

の法
ほふ

明
あか

すを演
の

べ説
と

クをも見
み

つ。妙幢
めうどう

い聞
き

き已
をは

（り）て、皆
みな

悉
ことごと

ク憶持
お く ぢ

して、念
ねん

に繋
か

（け）

て[而]住
ぢう

せり。天
てん

暁
あ

ケ已
をは

ルに至
いた

（り）ヌ。無量
むりやう

百千
ひやくせん

の大衆
だいしゆ

の 與
（ため）

に圍繞
ゐ ね う

（せら）レたり。 

He saw a Brahmin beat the golden drum with sticks and produced a loud sound.  In this sound he heard 

the excellent verses expound and explain the confession of the Law.  Having heard it, Bodhisattva 

Ruciraketu remembered all and everything and lived bearing them in mind.  The day finally broke.  He 

was surrounded by an assembly of numerous hundreds of thousands. 

諸
もろもろ

の供
く

具
ぐ

を持
も

チ、王舎
わうしや

城
じやう

を出
い

（で）て、鷲
じゆ

峯山
ぶ せ ん

に詣
まゐ

リ、世
せ

尊
そん

の所
ところ

に至
いた

リ、仏
ほとけ

の足
あし

を礼
らい

（し）

たてまつリ已
をは

（り）て、香華
か う げ

を布設
ふ せ つ

し、右
みぎ

に三帀
さんさふ

繞
めぐ

リて、退
しりぞ

（き）て一面
いちめん

に坐
ざ

しヌ。 掌
たなごころ

を合
あは

セ、恭
うや

み敬
うやま

ひ尊
そん

顔
げん

を瞻仰
せんがう

（し）たてまつり、 白 仏 言
（ほとけにまをしてまをさく）

 

Taking various utensils and offerings with him, he left Castle Rājagŗha and went to Mount Gŗdhra, where 

the Buddha was, and worshipped his feet with his head touching the ground, turned three times clockwise 

around Buddha, withdrew and sat on one side.  He clasped his hands and looked up at the Buddha’s face 

in repect, and said to him, 

「世
せ

尊
そん

、我
わ

レ[於]夢
ゆめ

の中
なか

に、婆
ば

羅門
ら も ん

の手
て

を以
もち

て桴
ふ

を執
と

（り）て、妙
めう

金
こん

鼓
く

を撃
う

（ち）て、大音声
だいおんじやう

を

出
いだ

（さし）むルに、声
こゑ

の中
なか

に微妙
み め う

の伽他
か だ

の懺悔
さ ん げ

の法
ほふ

明
あか

すを演
の

べ説
と

くといふを見
み

つ。我
わ

レ皆
みな

憶持
お く ぢ

せ

り、唯
ただ

し願
ねが

フ世
せ

尊
そん

、大慈悲
だ い じ ひ

を降
くだ

（し）て、我
わ

が所説
しよせつ

を聴
き

（き）たまへ。」とまをす。 

‘My dear Great Buddha, I saw in my dream a Brahmin take sticks and beat the golden drum with his 

hands and produce a loud sound, and I saw in this sound the excellent verses expound and explain the 

confession of the Law.  I remembered everything, but, my dear Buddha, please have great mercies on me 

and listen to what I think.’ he said. 

則
すなはち

[於] 佛
ほとけ

（の）前
まへ

にして[而]頌
じゆ

を説
と

（きて）曰
い

（は）ク、 

 「我
わ

レ [於] 昨
きのふ

の夜
よる

の中
なか

に、夢
ゆめ

に[見]大
だい

金
こん

鼓
く

の、其
そ

の形
かたち

極
きは

（め）て殊
しゆ

妙
めう

なると、周遍
しうへん

して金
こむ

の



35 

 

光
ひかり

リ有
あ

ルこと、猶
なほ

し盛
さかり

なる日輪
にちりん

の如
ごと

（く）して、光 明
くわうみやう

皆
みな

普
あまね

ク耀
かかや

キ、十方
じふはう

界
かい

に充
じう

満
まん

せるとを

見
み

つ。咸
ことごと

ク[見] [於]諸仏
しよぶつ

の、[於] 宝
ほう

樹
じゆ

下
か

に在
あ

（り）て、各
おのおの

瑠璃
る り

の座
ざ

に処
しよし

たまヘルと、無量
むりやう

百千
ひやくせん

の衆
しゆ

の 恭
うや

み敬
うやま

ひ[而]圍繞
ゐ ね う

（し）たてまつレルとをも見
み

つ。一
いち

の婆
ば

羅門
ら も ん

有
あ

（り）て、杖
つゑ

を以
もち

て金
こん

鼓
く

を撃
う

（ち）つ[イ撃
う

つに]、[於]其
そ

の鼓
く

の声
こゑ

の内
うち

に、此
こ

の妙
めう

伽他
か だ

を説
と

きつラク、 

Then he explained the verses in front of the Buddha and said, 

‘Yesternight I saw in my dream a great golden drum that was in an excellent shape and had a golden light 

around it like the brilliant orb of the sun and shone brilliantly all around and everywhere, flooding the ten 

direcions of the world with its light.  I saw every single one of various buddhas under treasure trees each 

sitting on a beryl seat and an assembly of innumerable hundreds of thousands surrounding them in respect 

and reverence.  A brahmin beat the golden drum with sticks, and by this resounding of the sound of the 

drum the following excellent verses came forth: 

 「金
こむ

光 明
くわうみやう

の鼓
く

妙声
めうしやう

を出
いだ

（し）て、普
あまね

ク三千大千界
さんぜんだいせんがい

に至
いたら

す。能
よ

ク[滅]三途
さ ん づ

の極重
ごくじゆう

の罪
つみ

と、

及以
お よ び

人中
にんちう

の 諸
もろもろ

の苦
く

厄
やく

とを滅
めつ

す。此
こ

の金
こん

鼓
く

の声
こゑ

の威力
ゐ り き

に由
よ

（り）て、永
なが

ク一切
いつさい

の煩悩
ぼんなう

障
しやう

を滅
めつ

し、

怖畏
ふ ゐ

を断
だん

除
じよ

して安隠
あんおん

に（あら）令
し

むルこと、譬
たと

（へ）ば自在
じ ざ い

の牟
む

尼
に

尊
そん

の如
ごと

クアラシむ。 

The drum of golden light produced excellent sounds and they reached all over the triple-thousand great 

one-thousand world.  They can abolish the extremely heavy crimes on the three paths and various 

painful evils and woes in the humanhood.  By the power of the resounding of this golden drum all the 

hindrances of evil passions are abolished for long and all the fears are dismissed and banished so that we 

can be made to rest peacefully as if we were free and fearless sages.  

佛
ほとけ

は[於]生死
しやうじ

の大海
だいかい

の中
なか

にして、行
ぎやう

を積
つ

み修
しゆ

して一切
いつさい

智
ち

を成
な

（し）たまヘリ。能
よ

ク[令]衆生
しゆじやう

に

覚品
かくぼん

を具
ぐ

（せ）シメ、究竟
くきやう

して 咸
ことごと

ク功徳
く ど く

の海
うみ

にを帰
き

せ令
し

メたまふ。此
こ

の金
こん

鼓
く

の妙
めう

声
しやう

を出
いだ

すに由
よ

（り）て、普
あまね

ク[令]聞
き

ク者
もの

に梵
ぼん

の響
かう

を獲
え

（し）メ、無常
むじやう

菩提
ぼ だ い

の果
くわ

を證得
しようとく

（せし）メ、常
つね

に清 浄
しやうじやう

の妙
めう

法輪
ほふりん

を転
てん

（せ）シむ。壽
じゆ

に住
ぢう

すること不可思議劫
ふ か し ぎ こ ふ

マでにシ、機
き

に随
したが

（ひ）て法
ほふ

を説
と

（き）

て群生
ぐんじやう

を利
り

（せし）メ、能
よ

ク煩悩
ぼんなう

と衆
しゆ

の苦流
く り う

とを断
た

（て）ルをモチテ、貪
とん

瞋
じん

癡
ち

らをも皆
みな

除滅
ぢよめつ

（せ）

シむ。 

The Buddha practiced and exercised acts in the great seas of life and death and acquired the wisdom of 

all-knowing wisdoms.  He can let the people equipped with the means to enlightenment and let them 

ultimately belong to the sea of merits.  By the excellent resounding of this golden drum those who hear 

it can acquire the brahma’s voice and the fruits of the highest enlightenment and it can turn the pure 

Wheel of the Law, letting the people live as long as an immeasurably long period of time.  They can 

preach the Law on occasions and benefit the multitudes of people.  They can sever the currents of evil 

passions that people suffer and by doing it they can abolish all the three poisons of greed, hatred and 

stupidity. 

若
もし

有
あ

ル衆生
しゆじやう

の悪趣
あくしゆ

に処
しよ

して、大
おほき

なる火
ひ

の猛
たけ

キ燄
えん

身
み

に周遍
しうへん

せるい、若
もし

是
こ

の妙
たへ

なる鼓
く

の音
おん

を聞
き

クこ

と得
え

てば、 即
すなはち

能
よ

ク苦
く

を離
はな

（れ）て佛
ほとけ

に帰依
き え

（せ）シむ。皆
みな

宿 命
しゆくみやう

智
ち

を成就
じやうじゆ

すること得
え

て、能
よ

ク過去
く わ こ

の百 千 生
ひやくせんしやう

を憶
おも

（は）シむ。 悉
ことごと

ク皆
みな

正
ただ

（し）ク牟
む

尼
に

尊
そん

を念
ねん

（し）たてまつラシむ。 



36 

 

If a person is an evil realm and surrounded by a large body of blazing fire and if he can hear this excellent 

sound of the drum, he can immediately banish pains and take refuge and believe in the Buddha.  

Everyone can acquire the ability to know the former lives of himself and others and can be made to think 

of the hundreds of thousands of the past lives.  Every one of them is made to have the correct belief in 

the Buddha. 

如来
によらい

の甚深
じんじん

の教
をしへ

を聞
き

（く）こと得
え

シむ。金
こん

鼓
く

の勝
しよう

妙
めう

なる音
おん

を聞
き

クに由
よ

（り）て、常
つね

に[於]諸佛
しよぶつ

に親近
しんごん

（し）たてまつること得
え

シむ。悉
ことごと

ク能
よ

ク 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を捨離
し や り

（せ）シむ。純
もは

ラ清 浄
しやうじやう

の 諸
もろもろ

の善品
ぜんぼん

を修
しゆ

（せ）シむ。一切
いつさい

の天人
てんにん

有情
うじやう

の類
るゐ

の 慇
をん

重
じゆう

に誠
じやう

至
し

（し）て祈願
きぐわん

する者
もの

の、金
こん

鼓
く

の妙
めう

なる音声
おんじやう

を聞
き

クこと得
う

（る）には、能
よ

ク 所 求
もとむるところ

をして皆
みな

満足
まんぞく

セ令
し

メむ。 

He will be made to hear the profound teachings of the Buddha.  By listening to the excellent sounds of 

the golden drum, he can be intimate with the various bodhisattvas.  He can be made to banish the various 

evil acts.  He will be made to practice nothing but the various pure merits.  All the heavenly people and 

the sentient beings, those who pray in respect and earnest can hear the excellent sounds of the golden 

drum and then can be satisfied with what they seek. 

衆生
しゆじやう

の無間獄
むけんごく

に堕
だ

在
ざい

して、 猛火
みやうくわ

の炎
えん

の熾
さかん

なるに苦
くる

（し）ク身
み

を焚
た

（か）レて、救護
く ご

するヒ

ト有
あ

（る）こと無
な

（く）して輪廻
り ん ゑ

に処
しよ

せるい、聞
き

クには[者]能
よ

ク苦
く

をして除滅
ぢよめつ

セ令
し

メたまふ。人
にん

と天
てん

と餓鬼
が き

と傍生
ぼうしやう

との中
なか

にして、所有
あ

ルは現
げん

に 諸
もろもろ

の苦難
く な ん

を受
う

（け）むいは、金
こん

鼓
く

の発
はつ

せる妙
めう

な

る響
かう

を聞
き

（く）こと得
え

ては、皆
みな

苦
く

を離
はな

（れ）て解脱
げ だ つ

を得
う

ルを蒙
かがふ

（り）ナむ。」 

The people who fall in the hell of interminable pain, suffering from and burned by the blazing fire, there 

being no one who rescues and protects them, suffering from the painful retribution of undergoing 

transmigration, can abolish those pains listening to the excellent sounds of the golden drum.  All those 

who are currently suffering from the various pains among human and heavenly beings, hungry spirits and 

beasts can banish the pains and be blessed with emancipation.’ 

現
げん

に十方界
じふはうかい

に在
いま

す。常住
じやうぢう

両足
りやうそく

の尊
そん

、願
ねが

フ大悲
だ い ひ

の心
しん

を以
もち

て、我
われ

を哀
あい

愍
みん

し憶
おく

念
ねん

（し）たまへ。衆生
しゆじやう

は帰依
き え

も無
な

ク 亦
また

救護
く ご

するヒトも有
あ

（る）こと無
な

し。是等
か く

の如
ごと

キ類
るゐ

の為
ため

に、能
よ

ク大帰依
だ い き え

と作
な

（り）

たまへ。我
わ

が先
さき

に作
つく

レル所
ところ

の罪
つみ

と、極
ごく

重
じゆう

の 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

とを、今
いま

十力
じふりき

の前
まへ

に対
たい

（し）て、心
しん

を至
し

（し）て皆
みな

懺悔
さ ん げ

す。 

The two-footed masters who permanently dwell in the present world of the ten directions, may they have 

great mercy and compassion and watch over me.  People have no one they can believe in or rescued by.  

Please be a great rescuer for such as those people.  With all my sincere heart before the ten powers I now 

confess whatever evils I have done and various extremely bad acts. 

我
われ

諸佛
しよぶつ

を信
しん

セず[不]、亦
また

尊
そん

親
しん

を敬
うやま

（は）ぬ[不]と、務
つと

（め）て衆
しゆ

の善
ぜん

を修
しゆ

セヌ[不]とをモチテ、常
つね

に 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を造
つく

レリ。或
ある

トキには自
みづか

ラ[恃]尊
そん

高
かう

なることと、種
しゆ

姓
しやう

と及
および

財
ざい

と位
ゐ

と、盛年
じやうねん

とを

恃
タノ

みて放逸
はういつ

を行
おこな

（ひ）つつ、常
つね

に悪業
あくごふ

を造
つく

レリ。心
こころ

には恒
つね

に邪念
じやねん

を起
おこ

し、口
くち

には[於]悪
あく

言
ごん

を陳
の

（べ）つつ、[於]過
くわ

罪
ざい

を見
み

ず[不]して、常
つね

に 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を造
つく

レリ。恒
つね

に愚夫
ぐ ふ

の行
ぎやう

を作
な

し、無明
むみやう

に

心
こころ

を 闇
（く）ラ

マシ覆
おほ

（は）レて、不善
ふ ぜ ん

の友
とも

に随順
ずゐじゆん

して、常
つね

に 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を造
つく

レリ。 



37 

 

I have done various bad acts not believing in the various bodhisattvas or not repecting my parents or not 

dutifully performing good acts of the people.  At some time I enjoyed self-indulgence and boasting of 

my high birth and good family, my wealth and high position, and my prime of life, I have always done 

various bad acts.  I have always evoked evil thoughts in my mind and uttered bad words out of my 

mouth, and not seeing my past evils I have always done various bad acts.  I have always done various 

bad acts, doing fool’s acts, blinded and disguised by ignorance, following my bad friends. 

或
ある

トキには 諸
もろもろ

の戯
け

楽
らく

に因
ヨ

リ、或
ある

（ときに）は復
また

憂悩
う な う

を懐
いだ

（き）て 貪瞋
とんじん

と所纏
て ん

と を
（に？）

為
ヨ

リて[イ

貪瞋
とんじん

ノ為
ため

に纏
まつ

（はれ）[所]テ] 故
ことさ

ラに我
わ

レ 諸
もろもろ

の悪
あく

を造
つく

レリ。不善
ふ ぜ ん

の人
ひと

に親近
しんごん

するに、及
および

[由]

慳
けん

と 嫉
しつ

と の 意
こころ

あ り 、 貧窮
び ん ぐ

に し て 諂
てん

と 誑
わう

と を 行
ぎやう

す る に 由
よ

ル と を モ チ テ 、

故 我 造 諸 悪 を
（ころさらにわれもろもろのあくをつくれり：点不完）

。 

Once I was indulged in various pleasures, and at other times I also had troubles in my mind, and because I 

was involved in greed and hatred, I deliberately did various evils.  When I was intimate with the people 

with bad acts, I was covetous and jealous, because I was poor, I practiced deceits, and I deliberately did 

various evils. 

衆
しゆ

の過
くわ

をば楽
たのし

（ま）ず[不]と 雖
いへども

、怖畏
ふ ゐ

有
あ

ルに由
よ

ルが故
ゆゑ

に、及
および

自在
じ ざ い

なること得
え

ず[不]して、

故 我 造 諸 悪
（ことさらにわれもろもろのあくをつくれり）

。或
あるい

は躁
サウ反

動
どう

の心
こころ

に為
ヨ

リ、或
あるい

は瞋
しん

と恚
い

と恨
こん

とに因
ヨ

リ、及以
お よ び

飢渇
け か つ

に悩
なや

（ま

さ）レて、 故 我 造 諸 悪
（ことさらにわれもろもろのあくをつくれり）

。[由］飲食
をんじき

と衣服
え ぶ く

と、及
および

女人
によにん

を貪
とん

愛
あい

するとに由
よ

りて、煩悩
ぼんなう

の

火
ひ

に焼
や

かレ[所]て、 故 我 造 諸 悪
（ことさらにわれもろもろのあくをつくれり）

。 

Though I did not enjoy various errors, but because I had fears and I could not attain emancipation, I 

deliberately did various evils.  Or because I was in constant turmoil, or because of anger and enmity and 

grudge, and troubled by hunger and thirst, I deliberately did various evils.  Because I loved drinking and 

eating, clothing, and women, I was burned by evil passions, and I deliberately did various evils. 

[於］佛
ぶつ

と法
ほふ

と僧
そう

と衆
しゆ

に、恭敬
くぎやう

の心
こころ

を生
な

サず[不]して、是
かく

（の）如
ごと

キ衆
しゆ

の罪
つみ

を作
つく

レリ。我
わ

レ今
いま

悉
ことごと

ク懺悔
さ ん げ

す。[於］独
どく

覚
かく

菩薩
ぼ さ つ

のトコロニモ 亦
また

恭敬
くぎやう

の心
こころ

無
な

（く）して、是
かく

（の）如
ごと

キ衆
しゆ

の罪
つみ

を作
つく

レ

リ。我 今 悉 懺 悔
（われいまことごとくさんげす）

。無知
む ち

にして正法
しやうぼふ

を謗
ソシ

リ、[於］父母
ぶ も

に孝
けう

（せ）ず[不]して、是
かく

（の）如
ごと

キ

衆
しゆ

の罪
つみ

を作
つく

レリ。 我 今 悉 懺 悔
（われいまことごとくさんげす）

。 [由]愚癡
ぐ ち

憍慢
けうまん

と、及以
お よ び

貪
とん

と瞋
しん

と（の） 力
ちから

に由
よ

りて、

作 如 是 衆 罪
（かくのごときしゆざいをつくれり）

、我 今 悉 懺 悔
（われいまことごとくさんげす）

。 

Not showing any respect or reverence to the Buddha, the Dharma, the priesthood, or the assembly, I did 

such evils.  Now I repent of all those evils.  Not showing any respect or reverence to the 

self-enlightened or the bodhisattvas, I did such various evils.  Now I repent of all those evils.  Being 

ignorant, I spoke ill of the Dharma, and I did not show any respect to my parents, and I did such various 

evils.  Now I repent of all those evils.  By the power of being ignorant and arrogant, greed and hatred, I 

did such various evils.  Now I repent of all those evils. 

我
わ

レ[於］十方界
じふはうかい

にして、無数
む し ゆ

の仏
ほとけ

を供養
く や う

（し）たてまつリ、當
まさ

に願
ねが

フ衆生
しゆじやう

を抜
ぬ

（き）て、 諸
もろもろ

の苦難
く な ん

を離
はな

レ令
し

メむ。願
ねが

フ一切
いつさい

の有情
うじやう

を、皆
みな

[令］十地
じ ふ ぢ

に住
ぢう

して 福
ふく

智
ち

円満
ゑんまん

セシメ已
をは

（り）て、仏
ほとけ

と成
な

して群迷
ぐんめい

を導
みちび

（かし）メむ。 



38 

 

I offered and sustained innumerable Buddhas in the ten directions in the world and I should pray to rescue 

and emancipate people from sufferings. I pray to let all the sentient beings live in the ten stages, satisfying 

them completely in merit and wisdom, and make them buddhas and lead those stray people. 

我
わ

レ 諸
もろもろ

の衆生
しゆじやう

の為
ため

に、苦行
くぎやう

（せ）むこと百千劫
ひやくせんこふ

にして、大智慧
だ い ち ゑ

の力
ちから

を以
もち

て 皆
みな

苦
く

海
かい

を出
い

で令
し

メむ。我
わ

レ 諸
もろもろ

の含
カム

識
じき

の為
ため

に、[演説]甚深
じんじん

の経
きやう

たる 最勝
さいしよう

金
こん

光 明
くわうみやう

の、能
よ

ク 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を除
ぢよ

（せ

し）メたまふこと演
の

べ説
と

（か）む。若
もし

人
ひと

の百千劫
ひやくせんこふ

に、 諸
もろもろ

（の）極
ごく

重
ぢゆう

の罪
つみ

を造
つく

ラむことは、蹔
しばら

ク時
とき

能
よ

（く）発露
ほ つ ろ

（せし）メて、衆
しゆ

悪
あく

を 盡
ことごと

ク消除
せうぢよ

（せし）メむ。此
こ

の金
こん

光 明
くわうみやう

に依
よ

（り）て、

是
かく

（の）如
ごと

キ懺悔
さ ん げ

を作
な

（さし）メ、斯
これ

に由
よ

（り）て能
よ

ク 速
すみやけ

ク[盡]  一切
いつさい

の 諸
もろもろ

の苦
く

と業
ごふ

とを盡
つ

（きし）メむ。 

I have practiced painful acts for the sake of various people for hundreds of thousands of aeons, and by the 

power of the great wisdom, I will deliver all of them out of the sea of suffering.  I will preach and 

explain the profound sutra for all the beings that the Exalted Sublime Golden Light Sutra can banish 

various evils.  If a person commits various extremely heavy crimes in hundreds of thousands of aeons, 

the Sutra can make him confess and repent of his offences and vow not to commit them again in due time 

and it will remove and banish all the various evil acts.  This Golden Light Sutra will make such 

confessions and because of this all the various painful acts will be completely exhausted. 

勝
しよう

定
ぢやう

の百千種
ひやくせんしゆ

なると、不思議
ふ し ぎ

の摠持
そ う ぢ

と、根
ごん

と力
りき

と覚
かく

と道支
だ う し

とを、修習
しゆじふ

するに常
つね

に倦
う

（む）こ

と無
な

（からし）メむ。我
わ

レ當
まさ

に[至] 十地
じ ふ ぢ

の珍宝
ちんぼう

を具足
ぐ そ く

せる処
ところ

に至
いた

（り）て、仏
ほとけ

の功徳
く ど く

を円満
ゑんまん

し

て、生死
しやうじ

の流
ながれ

を濟
さい

度
ど

せむ。我
われ

に[於］諸佛
しよぶつ

の海
うみ

の 甚深
じんじん

の功徳
く ど く

蔵
ざう

と、妙
めう

智
ち

の思
し

議
ぎ

すること難
かた

（き）

とを、皆
みな

具足
ぐ そ く

すること得
え

令
し

メむ。 

The Sutra make it never to get tired of practicing and learning the hundreds of thousands of supreme 

meditations, having all the miraculous enlightenments, the faculty, power, realization, the means to the 

Way.  I am about to go to the place full of rare treasures of the ten stages and fill it with the merits of the 

Buddha, and save all and ferry across the river of life and death.  I will let all the people have the wealth 

of profound merits of my seas of various buddhas and the excellent wisdom that is difficult to attain. 

唯
ただ

し願
ねが

フ十方
じふはう

の佛
ほとけ

、我
われ

を観察
くわんざつ

し護
ご

念
ねん

して、皆
みな

大悲
だ い ひ

の心
こころ

を以
もち

て、哀
あい

して我
わ

が懺悔
さ ん げ

を受
う

（け）た

まへ。我
わ

レ[於］多
おほ

（く）の劫
こふ

の中
なか

に 造
つく

レル所
ところ

の 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

あり、斯
これ

に由
よ

（り）て苦悩
く な う

を生
しやう

す。

哀愍
あいみん

して願
ねが

フ消除
せうぢよ

（せし）メたまへ。我
わ

レ 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を造
つく

レば、常
つね

に憂怖
う ふ

の心
こころ

を生
しやう

（し）つつ 

[於］四威儀
し ゐ ぎ

の中
なか

に 曾
カツ

て歓楽
くわんらく

の想
さう

無
な

し。諸佛
しよぶつ

の大悲
だ い ひ

具
ぐ

して、能
よ

ク衆生
しゆじやう

の怖
おそれ

を除
ぢよ

（し）たまフ

ヒト、願
ねが

フ我
わ

が懺悔
さ ん げ

を受
う

（け）て、憂苦
う く

を離
はな

ルルこと得
え

令
し

（め）たまへ。 

I only pray for the Buddhas of ten directions that they will watch over me and bear me in mind to protect 

me.  May all the Buddhas have great mercy and pity me and accept my confessions.  I have made 

various bad acts in many aeons and because of these troubles come over me.  I sincerely pray that these 

evils will be removed and banished.  Because I have made various evils, I always had worries and fears 

and never had pleasant thoughts in the four modes of acts, walking, standing, sitting and lying.  Oh, my 

great Master, who has great mercy of the various Buddhas and removes people’s fears, I pray that you 



39 

 

will accept my confessions so that I can be delivered from the worries and pains. 

我
わ

が有
う

せる煩悩障
ぼんなうしやう

と 及以
お よ び

諸
もろもろ

の報
はう

と業
ごふ

とを、願
ねが

フ大悲
だ い ひ

の水
みづ

を以
もち

て、洗
あら

ひ濯
すす

ギて清 浄
しやうじやう

にナラ令
シ

（め）たまへ。我
わ

が先
さき

に作
つく

レル 諸
もろもろ

の罪
つみ

と、及
および

現
げん

に造
つく

レル悪業
あくごふ

とを 心
こころ

を至
し

（し）て皆
みな

発露
ほ つ ろ

す、

咸
ことごと

ク願
ねが

フ 蠲 除
化イ反（けんぢよ）

すること得
え

（し）メたまへ。未来
み ら い

の 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

をも 防 護
ホソ（ぼう）ご

して起
おこ

ラず[不]

アラ令
し

（め）む。 

I have hindrances of evil passions and their retributions and acts, and I pray to be washed and removed 

pure by the water of great mercy.  I sincerely confess and repent of various evils in the past and the bad 

acts that I now do, and I pray that I can be spared and removed of them.  I also pray that I will be 

protected so that various bad acts will not be done in the future. 

設令
た と

ひ違
たが

フこと有
あ

ラば[者] 終
つひ

に敢
あ

（へ）て覆
ふく

蔵
ざう

セじ[不]。身
しん

の三
さん

と語
ご

の四種
し し ゆ

と、意業
い ご ふ

に復
また

三
み

つ有
あ

ルとい、 諸
もろもろ

の有情
うじやう

を繋縛
け ば く

して、無始
む し

ヨリ恒
つね

に相続
さうぞく

せり。斯
こ

の三種
さんしゆ

の行
ぎやう

に由
よ

（り）て、十
じふ

悪業
あくごふ

を

造作
ざ う さ

せり。是
かく

（の）如
ごと

キ衆多
し ゆ た

の罪
つみ

を 我
わ

レ今皆
みな

懺悔
さ ん げ

す。我
わ

レ 諸
もろもろ

の悪業
あくごふ

を造
つく

レリ。 

I will never hide anything if there is anything different.  There are three bodies of a Buddha, four kinds 

of words, and also three acts (bodily, verbal, and mental acts).  These bind various sentient beings and 

they are inherited in the very beginning.  These three acts derive ten evil acts.  I now confess all various 

evils such as these.  I have done various evils. 

 苦
く

の報
はう

を當
まさ

に自
みづか

ラ受
う

（く）べし。今
いま

[於］諸佛
しよぶつ

の前
まへ

にして、誠
まこと

を至
し

（し）て皆
みな

懺悔
さ ん げ

す。[於］

此
こ

の瞻部洲
せんぶしう

と及
および

他方
た は う

の世界
せ か い

とに、所有
あ

ル 諸
もろもろ

の善業
ぜんごふ

をば今
いま

我
わ

レ皆
みな

随喜
ず ゐ き

す。願
ねが

フ十
じふ

悪業
あくごふ

を離
はな

（れ）

て、十
じふ

善道
ぜんだう

を修
しゆ

行
ぎやう

し、十
じふ

地
ぢ

の中
なか

に安住
あんぢう

して、常
つね

に十
じふ

方
はう

の佛
ほとけ

を見
み

たてまつラむ。我
わ

が身
み

語意
ご い

を以
もち

て、修
しゆ

せる所
ところ

の福智
ふ く ち

の業
ごふ

、願
ねが

フ此
こ

の善根
ぜんごん

を以
もち

て 速
すみやか

に無上
むじやう

の慧
ゑ

成
な

ラむ。 

  I should suffer painful retributions myself.  Now I sincerely confess everything in front of the various 

buddhas.  I now rejoice at all the good acts that are done in this Jambu-dvipa and in the world of the 

buddhas.  I pray to be left off of the ten evil acts and practice ten good acts and settle in the ten stages 

and always look up to the Buddhas in the ten directions.  By means of my body, words and acts, and the 

merits and wisdom that I have practiced, by means of this root of goodness I pray to attain the supreme 

wisdom soon. 

「我
わ

レ今
いま

親
まのあた

リ十
じふ

力
りき

の前
まへ

に対
たい

（し）たてまつりて、衆多
し ゆ た

の苦
く

難
なん

の事
こと

を発露
ほ つ ろ

す。凡愚
ぼ ん ぐ

たる三
さん

有
う

に迷
メイ

惑
わく

せる難
なん

 恒
つね

に極重
ごくじゆう

の悪業
あくごふ

を造
つく

ル難
なん

、我
が

とするに積集
しやくじふ

セ所
ら

レたる欲邪
よくじや

の難
なん

 常
つね

に貪愛
とんあい

を起
おこ

（し）

て流転
る て ん

する難
なん

 [於]此
こ

の世間
せ け ん

に躭
タイ

著
ぢやく

する難
なん

 一切
いつさい

の愚夫
ぐ ふ

にして煩悩
ぼんなう

をする難
なん

 狂 心
きやうしん

散動
さんづう

にし

て顛倒
てんだう

する難
なん

 及以
お よ び

悪友
あ く う

を親近
しんごん

する難
なん

 [於]生死
しやうじ

の中
なか

に貪染
とんぜん

する難
なん

 瞋癡
し ん ち

闇鈍
あんどん

にして罪
つみ

を造
つく

ル

難
なん

 八
はち

の無暇
む け

の悪処
あくしよ

に生
うま

（る）ル難
なん

 曾
むか

（し）ヨリ功徳
く ど く

を積集
しやくじふ

セヌ[未]難
なん

あり。 

I now confess in front of the ten powers the multitude of distresses:  the distress resulting from being a 

common and ignorant person and three existences; the distress from always doing extremely heavy evil 

acts; the distress from illicit desires that I accumulated; the distress from drifting and transmigrating 

constantly caused by the greed; the distress from the attachment to this world; the dstress from all the 

ignorant men suffering from evil passions; the distress from going the opposite way by becoming crazy, 



40 

 

or wavering and distractions; and the distress from becoming intimate with bad friends; the distress from 

being indulged in the middle of life and death; the distress from doing evil acts because of hatred, 

stupidity, and darkness and dullness; the distress from being born into the bad place of eight difficulties; 

the distress from not accumulating merits in the past. 

我
わ

レ今
いま

皆
みな

[於]最勝
さいしよう

の前
まへ

にして、無辺
む へ ん

の罪
つみ

と悪業
あくごふ

とを懺悔
さ ん げ

す。我
わ

レ今
いま

諸
もろもろ

の善逝
ぜんぜい

に帰依
き え

したてま

つる。我
わ

レ徳海
とくかい

の無上
むじやう

尊
そん

を礼
らい

（し）たてまつる。大金山
だいこんぜん

の如
ごと

（く）して十
じふ

方
はう

を照
てら

（し）たまふ。

唯
ただ

し願
ぐわん

することは慈悲
じ ひ

をモチテ哀
あい

して摂受
せふじゆ

したまふ。身
み

の色
いろ

は金
こん

の光
ひかり

のゴトクシテ浄
きよ

（く）し

て垢
あか

無
な

し。目
め

は清 浄
しやうじやう

なる紺
こん

瑠璃
る り

の如
ごと

し。吉祥
きちじやう

の威徳
ゐ と く

と名 称
みやうしよう

とありて尊
そん

といます。大悲
だ い ひ

と慧
ゑ

日
につ

とをモチテ衆
しゆ

の闇
やみ

を除
ぢよ

シたまふ。佛日
ぶつにち

は光 明
くわうみやう

ありて常
つね

に普
あまね

ク遍
へん

して、善
よ

ク浄
きよ

（く）して垢
あか

無
な

（く）

して 諸
もろもろ

の塵
ぢん

を離
はな

レたまへリ。牟尼
む に

の月
つき

は照
て

リて極
きは

（め）て清 涼
しやうりやう

にして、能
よ

ク衆
しゆ

生
じやう

の煩悩
ぼんなう

の熱
ねつ

を除
ぢよ

（し）たまふ。 

I now confess infinite evils and bad acts in front of the Supreme (Buddha).  I now believe in and worship 

various well-gone (emancipated).  I worship the Supreme Buddha in the sea of merits.  He shines over 

the ten directions like the tall gold mountain.  I only pray to be received with mercy and pity.  The color 

of his body is like the golden light, pure and free from the defilements of evil passions.  His eyes are like 

the pure blue beryls.  He is the Buddha of good fortunes, dignity, and reputation. He banishes the 

darkness of the people by great compassion and the wisdom of the sun.  The Buddha shines like the sun 

and is universally existent.  He is good, pure, free from the defilements of evil passions and various dirts.  

Shakamuni shines refreshingly like the moon and can banish the people’s fever of evil passions. 

三
さん

十
じふ

二
に

の相
さう

をモチテ遍
あまね

ク荘厳
しやうごん

せり。八
はち

十
じふ

の随好
ずゐかう

皆
みな

円満
ゑんまん

せり。福徳
ふくとく

難
なん

思
し

にして與
とも

に等
ひと

（し）キヒ

ト無
な

（ク）して日
ひ

の光
ひかり

を流
なが

して世間
せ け ん

を照
てら

すが如
ごと

し。色
いろ

は瑠璃
る り

の浄
きよ

（く）して垢
あか

無
な

キが如
ごと

し。猶
なほ

満月
まんぐわつ

の如
ごと

し。虚空
こ く う

に処
しよ

せるは、妙頗黎
め う は り

の網
あみ

をモチテ金
こん

の軀
く

を暎
テラ

シて[イ妙頗黎
め う は り

の網
あみ

ノゴトクシテ暎
カカ

ヤケ

ル金
こん

の軀
く

ヲバ]種種
しゆじゆ

の光 明
くわうみやう

コレヲ以
もち

て厳飾
ごんじき

せり。[於］生死
しやうじ

の苦
く

の暴流
ば く る

の内
うち

にして、老病
らうびやう

憂愁
う し う

の

水
みづ

に 漂
ただよは

（さ）所
ル

ル 是
かく

（の）如
ごと

キ苦海
く か い

の堪
た

へ忍
（た）

（ふ）ルこと難
かた

キを、佛日
ぶつにち

い光
ひかり

を舒
の

べて永
ながく

に

竭
つ

クサ令
シ

メたまふ。 

He is all over glorified with the thirty-two marks of physical excellence.  He is filled with all of the 

eighty auspicious signs.  He is with happiness and merits, and is beyond understanding and there is no 

one like him.  He is like streaming the rays of the sun and shining over the world.  His color is as pure 

as the beryl and no defilements.  Still he is like the full moon.  He has a net of excellent crystal 

illuminating his golden body (his golden body shining brightly like the net of excellent crystal) and 

glorified with various lights.  In the violent torrents of pain of life and death, floating and drifting in the 

water of aging and diseases, troubles and worries, it is so difficult to put up with the sea of such suffering, 

the Buddha extends its light and banishes and extinguishes them for long. 

我
わ

レ今
いま

[稽首]一切
いつさい

智
ち

の 三
さん

千
ぜん

世界
せ か い

に希
け

有
う

にいます尊
そん

を稽
ケイ

首
しゆ

したてまつる。 光 明
くわうみやう

晃
て

リ耀
て

紫
し

金
こん

の

身
み

は 種種
しゆじゆ

の妙好
めうかう

をモチテ皆
みな

厳飾
ごんじき

せり。大海
だいかい

の水
みづ

の量
はか

リ知
し

リ難
かた

キが如
ごと

ク、大地
だ い ぢ

の微
み

塵
ぢん

の数
かぞ

フ可
べ

（く

あら）ヌ[不]がゴトク、妙高山
めうかうぜん

の称 量
しようりやう

す（べくあら）ヌ[叵]が如
ごと

ク、亦
また

は虚空
こ く う

の際
ホトリ

有
あ

（る）こ



41 

 

と無
な

キが如
ごと

し。諸佛
しよぶつ

の功徳
く ど く

は亦
また

是
かく

（の）如
ごと

クアレば、能
よ

ク徳海
とくかい

の岸
きし

を知
し

ルヒトは有
あ

（る）こと無
な

し。 

I kneel down with my head touching the ground to the Buddha, who is rare in three times a three thousand 

worlds of the wisdom of all-knowing wisdoms.  His purple gold body whose light shines brilliantly is all 

glorified with various exquisites.  It is like the great sea whose volume cannot be told, like the dust on 

the earth whose number cannot be counted, like Mt. Sumeru, which cannot be weighed, and like the 

boundary of the space that does not exist.  The merits of various bodhisattvas are like so that there is no 

one who can know the shore of the sea of merits. 

盡
ことごと

ク此
こ

の大地
だ い ぢ

の 諸
もろもろ

の山岳
せんがく

を、折
くだ

（か）むこと微
み

塵
ぢん

の如
ごと

（く）しては能
よ

ク筭
かぞ

へ知
し

（り）ヌべし。

毛
け

の端
はし

をモチテ海
うみ

を 渧
（した）

（つ）とも尚
なほ

し量
はか

（り）つ可
べ

し。佛
ほとけ

の[之]功徳
く ど く

をば能
よ

ク数
かぞ

（ふ）ベキ

こと無
な

し。一切
いつさい

の有情
うじやう

皆
みな

共
とも

に讃
さん

すとも、世
せ

尊
そん

の名 称
みやうしよう

諸
もろもろ

の功徳
く ど く

 清 浄
しやうじやう

の相
さう

好
がう

の妙
めう

に荘厳
しやうごん

せ

ること、称 量
しようりやう

して分齋
ぶんざい

をば知
し

ル可
べ

（から）ず[不]。 

Crashing the various hills and mountains of this earth completely into dust, he knows how to count them 

all.  He can still measure the volume even if dripping the sea by the end of a hair.  But the merits of the 

Buddha can never be counted.  If all and every sentient beings worship together, the various merits and 

names of the Buddha, that the Buddha is glorified with characteristics and marks of pure physical 

excellence, cannot be weighed or discriminated or known. 

我
わ

が[之]有
あ

ル所
ところ

の衆
しゆ

の善業
ぜんごふ

をモチテ、願
ねが

フ 速
すみやか

に無上
むじやう

尊
そん

と成
な

ルこと得
え

む。広
ひろ

く魔軍
ま ぐ ん

衆
じゆ

を降伏
がうぶく

し

て 當
まさ

に無上
むじやう

の正法輪
しやうぼふりん

を転
てん

（せし）メむ。久
ひさ

（し）ク劫数
こふしゆ

の難
なん

思
し

議
ぎ

なるに住
ぢう

して、衆
しゆ

生
じやう

に甘露
か ん ろ

の味
あぢ

を充足
じうぞく

（せし）メむ。猶
なほ

過去
く わ こ

の 諸
もろもろ

の最勝
さいしよう

の如
ごと

ク、六波羅蜜
ろ く は ら み つ

を皆
みな

円満
ゑんまん

せむ。 

By means of all my various good acts, I pray to become the Supreme Buddha as soon as possible.  By 

broadly defeating the forces of the devils, I will turn the supreme wheel of the true Dharma.  I will live 

in what number of aeons is difficult to think and will satisfy the people with the taste of sweet nectar.  

Furthermore, like the various Supremes of the past, I will fill all with the attainment of the six states of 

emancipation.   

 諸
もろもろ

の貪
とん

と欲
よく

と及
および

瞋
しん

と癡
ち

とを滅
めつ

し、煩悩
ぼんなう

を降伏
がうぶく

し衆
しゆ

苦
く

を除
ぢよ

（せ）む。願
ねが

フ我
わ

レ常
つね

に宿 命
しゆくみやう

智
ち

を

得
え

て、能
よ

ク過去
く わ こ

の百 千 生
ひやくせんしやう

を憶
おく

せむ。亦
また

は常
つね

に[億念]牟尼
む に

尊
そん

と、聞
き

クこと得
え

たる諸
しよ

佛
ぶつ

の甚深
じんじん

の法
ほふ

とを憶
おく

念
ねん

セむ。願
ねが

フ我
わ

レ斯
こ

の 諸
もろもろ

の善業
ぜんごふ

を以
もち

て、無辺
む へ ん

の最勝
さいしよう

尊
そん

に奉事
ぶ じ

せむ。一切
いつさい

の不善
ふ ぜ ん

の因
いん

を

遠離
を ん り

し、恒
つね

に真
しん

妙
めう

の法
ほふ

を修
しゆ

行
ぎやう

すること得
え

む。一切
いつさい

世界
せ か い

の 諸
もろもろ

の衆
しゆ

生
じやう

に、悉
ことごと

ク皆
みな

苦
く

を離
はな

（れて）

安楽
あんらく

を得
え

（し）メむ。所有
あ

ル 諸
もろもろ

の根
こん

具足
ぐ そ く

セヌ[不］ひとには、彼
か

の身
しん

相
さう

を皆
みな

円満
ゑんまん

セ令
し

メむ。 

  I will banish various greed and lust, hatred and stupidity, and conquer the evil passions and extinguish 

various sufferings.  I pray to attain the ability to know the former lives of myself and others and can 

think of the hundreds of thousands of the past lives.  Moreover, I will keep to my heart the Supreme 

Buddha and the profound Dharma of the various buddhas that I could hear.  I pray that with these 

various good acts I will serve the infinite Supreme Buddha.  I will get always to practice the truly 

excellent Dharma banishing all causes for evils.  I will let all and every people in all the world leave 



42 

 

sufferings and attain comfort and peace.  If there is someone who does not have various faculties, I will 

let him perfected all with physical characteristics. 

若
も

し有
あ

ル衆
しゆ

生
じやう

の病
びやう

苦
く

に遭
あ

（ひ）て 身
しん

形
ぎやう

臝
つか

レ痩
や

（せ）て所依
し よ え

無
な

（か）ラむには、 咸
ことごと

ク[令］

病
びやう

苦
く

をして消
せう

除
ぢよ

すること得
え

、諸
もろもろ

の根
こん

と色
いろ

と力
りき

とを皆
みな

充満
じうまん

セ令
し

メむ。若
もし

王
わう

の法
ほふ

を犯
をか

（し）て刑剹
けいりやく

に當
あた

ラむヒトノ 衆
しゆ

苦
く

に逼迫
ひつばく

（せら）レて憂悩
う な う

を生
しやう

（せ）むい、彼
かれ

い斯
こ

（の）如
ごと

キ極
ごく

苦
く

を受
う

（け）

む時
とき

に、帰依
き え

するトコロモ能
よ

ク救護
く ご

するヒトも有
あ

（る）こと無
な

（か）ラむヒトノ、若
もし

鞭
ヘイ

杖
じやう

を受
う

ケ

伽
か

鎖
サ

に繋
つな

（け）ラレて、種種
しゆじゆ

の苦
く

具
ぐ

に其
そ

の身
み

を切
き

ラレ、無量百千
むりやうひやくせん

の憂悩
う な う

アラむ時
とき

に、身
しん

心
じん

を逼迫
ひつばく

して蹔
しばら

（く）も楽
たの

（し）キこと無
な

（か）ラむヒトには、皆
みな

[令得免][於]繋縛
け ば く

と 及以
お よ び

鞭
ヘイ

杖
じやう

との苦
く

楚
そ

の事
こと

を免
まぬか

（る）ルこと得
え

令
し

メむ。 

If there is someone who has fallen sick and become thin and tired and is helpless, he will be able to 

banish and recover from all his illness and disease and will be filled with various faculties, physical 

shapes, and powers.  If a person violates a king’s law and faces a death sentence, and when he is 

oppressed and worried by various troubles, when he is tormented by such extreme sufferings, and when a 

person who has no one to take refuge in or deliver him from such sufferings, and if he is chained and 

whipped and caned and when he is cut by various torturing devices and suffers innumerable hundreds of 

thousands of troubles and sufferings, or if a person is oppressed by his body and soul and has nothing to 

enjoy for a second, he can get to be delivered from such severe sufferings as chaining and binding, 

whippings and canings. 

将
まさ

に刑
けい

キルに臨
のぞ

（め）ラむ者
もの

には命
いのち

において全
また

キこと得
え

（し）メ、衆
しゆ

苦
く

を皆
みな

永
ながく

に除
ぢよ

盡
じん

セ令
し

メむ。

若
もし

有
あ

ル衆
しゆ

生
じやう

の飢渇
け か つ

に逼
せ

（めら）レむには、種種
しゆじゆ

の殊勝
しゆしよう

の味
あぢ

を得
え

令
し

メむ。盲
めし

（ひ）たる者
もの

には視
み

ルこと得
え

しメ、聾
みみし

（ひ）たる者
もの

には聞
き

（か）しメ、跛
あしな

（へ）たる者
もの

をば能
よ

ク行
ゆ

（か）しメ、瘂
おふし

なるをば能
よ

ク語
かた

（らし）メむ。貧窮
ひ ん ぐ

の衆
しゆ

生
じやう

には宝蔵
はうざう

を獲
え

て、倉庫
さ う こ

に盈
やう

溢
いつ

して乏
とぼ

（し）キ所
ところ

無
な

（か

らし）メむ。皆
みな

[令] 上
じやう

妙
めう

の楽
らく

を受
う

（く）ルこと得
え

て、一
いち

衆
しゆ

生
じやう

としても苦
く

悩
なう

を受
う

（く）ルヒト無
な

かラ令
し

メむ。一切
いつさい

の人天
にんでん

に皆
みな

[楽見］容儀
よ う ぎ

温雅
お ん が

にして 甚
はなはだ

端厳
たんごん

なるを見
み

（し）メむと楽
たの

（ま）レ

テむ。悉
ことごと

ク皆
みな

現
げん

に無量
むりやう

の楽
らく

を受
う

クとしても 受用
じゆゆう

するに豊饒
ぶ ね う

にして福徳
ふくとく

具
ぐ

（せし）メむ。随
したが

（ひ）

て彼
か

の衆
しゆ

生
じやう

の伎
き

楽
がく

を念
おも

（は）むには、衆
しゆ

妙
めう

の音声
おんじやう

を皆
みな

現
げん

前
ぜん

（せし）メむ。 

If a person is about to be executed, he is let to have a whole life and all his sufferings are banished for 

long.  If a person is oppressed by hunger and thirst, he is provided with various excellent tastes.  A 

blind person is made to be able to see, a deaf person is made to be able to hear, a lame person is made to 

be able to walk well, a dumb person is made to be able to speak well.  Poor people can acquire treasures 

and his store house will be overcrowded and he has no poverty.  Everyone can receive excellent comfort 

and no one will be made to suffer.  All the heavenly and human beings will be made to enjoy appearing 

mild and elegant and extremely just and solemn.  If all and everyone receive unlimited comfort and ease, 

they will be provided with abundant happiness and merits.  If his person wishes to be skilled in dance 

and music, all the excellent music will appear before him. 

水
みづ

を念
おも

（は）むには 即
すなはち

[現] 清 涼
しやうりやう

の池
いけ

の 金
こん

色
じき

の蓮華
れ ん げ

の其
そ

の上
うへ

に汎
ウカ

ベルを現
げん

セむ。彼
か

の衆
しゆ

生
じやう

の



43 

 

心
こころ

の所
しよ

念
ねん

に随
したが

（ひ）て、飲食
をんじき

と衣服
え ぶ く

と及
および

牀敷
しやうふ

とアラシメむ。金
こん

と銀
ごん

と珍宝
ちんぼう

と妙
めう

瑠璃
る り

と、瓔珞
やうらく

の

荘厳
しやうごん

とを皆
みな

具足
ぐ そ く

（せし）メむ。衆
しゆ

生
じやう

に悪
あ

（し）キ響
かう

をば聞
キ

か令
し

メじ[勿]、亦
また

は復
また

相
さう

違
ゐ

せること

有
あ

（り）とも見
み

（し）メじ[不]。受
う

（け）たる所
ところ

の容貌
ようみやう

悉
ことごと

ク端厳
たんごん

にして、各各
おのおの

慈心
じ し ん

をモチテ

相
あ

ひ愛
あい

楽
らく

（せし）メむ。世間
せ け ん

の資生
ししやう

の 諸
もろもろ

の楽
らく

具
ぐ

を、心
こころ

に随
したが

（ひ）て念
おも

（は）む時
とき

に皆
みな

満足
まんぞく

（せ

し）メむ。得
え

む所
ところ

の珍財
ちんざい

を悋借
りんじやく

すること無
な

（く）して、分布
ぶ ん ぶ

して 諸
もろもろ

の衆
しゆ

生
じやう

に施與
せ よ

（せし）

メむ。焼香
せうかう

と末香
まつかう

と及
および

塗香
づ か う

と、衆
しゆ

妙
めう

の雑華
ざ ふ け

の一色
いつしき

のみにアラヌ[非]が、日
ひ

毎
ごと

の三
さん

時
じ

に[従]樹
じゆ

ヨリ

堕
お

（つ）ルとを心
こころ

に随
したが

（ひ）て受用
じゆゆう

して歓喜
くわんぎ

を生
しやう

（さし）メむ。 

If someone thinks of water, then golden lotuses are made immediately to appear floating on the pure lake.  

As the person thinks in his mind, eating and drinking, clothing, bedding, and carpeting are provided.  He 

is provided with all of gold, silver, rare treasures, and jeweled necklaces.  People are made not to hear 

bad reputations.  They are made not to see any difference.  The appearances they receive are all 

good-looking and they are made to love each other with compassion.  When someone naturally thinks of 

the necessaries of life and various untensils, he is made to be satisified with all of them.  The rare 

treasures that are obtained will not be hoarded out of stinginess but will be distributed and bestowed to 

various people.  Burning incense, incense powder, incense for applying to the body, and various 

excellent flowers that are not of a single color that fall from tree three times every day are received as 

they wish and they experience joy. 

普
あまね

ク願
ねが

フ衆
しゆ

生
じやう

に 咸
ことごと

ク[供養]十
じふ

方
はう

の一切
いつさい

の最勝
さいしよう

尊
そん

と、三
さん

乗
じよう

の清 浄
しやうじやう

の妙
めう

法
ほふ

門
もん

と、菩薩
ぼ さ つ

独覚
どくかく

声聞
しやうもん

衆
しゆ

とを供養
く や う

（せし）メむ。常
つね

に願
ねが

フ[於]卑賤
ひ せ ん

に処
しよ

セ（し）メじ[勿]、無暇
む け

の八
はち

難
なん

の中
なか

にも堕
だ

（せし）メじ[不]、有
う

暇
け

の人中
にんちう

に生
しやう

在
ざい

して尊
そん

として、恒
つね

に 親
まのあた

リ十
じふ

方
はう

の佛
ほとけ

に承
ツカ

マツルこと得
え

（し）

メむ。願
ねが

フ[得]常
つね

に富貴
ふ き

の家
いへ

に生
うま

（れ）て、財宝
ざいほう

倉庫
さ う こ

に皆
みな

盈
やう

満
まん

すること得
え

（し）メむ。顔貌
げんめう

と名 称
みやうしよう

と與
とも

に等
ひと

（し）キヒト無
な

（からし）メむ。寿命
じゆみやう

延長
えんちやう

にして劫数
こふしゆ

を経
へ

（し）メむ。 悉
ことごと

ク願
ねが

フ女人
によにん

をば変
へん

して男
をとこ

と為
な

（さ）しメ、勇健
ゆ ご ん

聡明
そうみやう

にして智
ち

慧
ゑ

多
おほ

（からし）メむ。常
つね

に[行]菩薩
ぼ さ つ

の道
だう

とし

て 勤
すす

へ
（メ？）

修
をさ

（む）ベキ六度
ろ く ど

の彼岸
ひ が ん

に到
いた

ラシむルを行
ぎやう

（せし）メむ。 

I pray far and wide that the people offer to and sustain the Supreme Buddha of all the ten directions, the 

three vehicles of the pure excellent Dharma-gate, bodhisattvas, shravakas, those who understand upon 

hearing, and the self-enlightened people.  I always pray not to let them in the lowly conditions, not to let 

them fall into the bad place of eight difficulties, and let them be born and become sages in a good place of 

human beings and let them be able to always serve the Buddha of the ten directions directly.  I pray to be 

born in a rich family and to be able to make his store house overcrowded with treasures.  I pray to let 

there be no one who has the same appearances and reputations.  They will be made to live a long life and 

pass aeons of time.  I pray for all the women to turn into men and let them be brave, healthy, wise and 

bright, and have abundant wisdom.  I pray that they practice the bodhisattva way and strive to learn the 

Six Paramitas to reach the other shore. 

常
つね

に[見]十
じふ

方
はう

の無量
むりやう

の佛
ほとけ

の 宝
ほう

王
わう

樹
じゆ

下
げ

に而
しか

も安
あん

処
しよ

（し）たまヘルを見
み

（し）メむ。妙
めう

瑠璃
る り

の師子
し し

の座
ざ

に処
しよ

たまヘルに、常
つね

に 親
まのあた

リ 承
（つか）

マツリて法
ほふ

輪
りん

を転
てん

（せし）むること得
え

（し）メむ。若
もし

[於]



44 

 

過去
く わ こ

及
および

現
げん

在
ざい

に 三
さん

有
う

に輪
りん

廻
ゑ

しつつ 諸
もろもろ

の業
ごふ

を造
つく

（り）て、能
よ

ク招
まね

クベキ可厭
か お ん

の不善
ふ ぜ ん

趣
しゆ

を 願
ねが

フ消
せう

滅
めつ

して永
ながく

に余
あま

リ無
な

キこと得
え

（し）メむ。一切
いつさい

衆
しゆ

生
じやう

の[於]有
う

の海
うみ

にして、生死
しやうじ

の羂網
けんまう

に堅
かた

ク牢
かた

ク

縛
しば

（られ）タラむをば、願
ねが

フ智
ち

の剣
けん

を以
もち

て[為]断
だん

除
ぢよ

することして、苦
く

を離
はな

（れ）て 速
すみやか

に菩薩
ぼ さ つ

処
しよ

を證
しよう

（せし）メむ。衆
しゆ

生
じやう

の[於]此
こ

の瞻部
せ ん ぶ

の内
うち

にマレ、或
あるい

は[於]他方
た は う

世界
せ か い

の中
なか

にマレありて、作
な

レル所
ところ

の種種
しゆじゆ

の勝
すぐ

（れ）たる福
ふく

因
いん

には、我
わ

レ今
いま

皆
みな

悉
ことごと

ク随喜
ず ゐ き

を生
しやう

す。[以]此
こ

の随喜
ず ゐ き

の福徳
ふくとく

の事
こと

と及
および

身
しん

語意
ご い

をモチテ造
つく

レル衆
しゆ

の善
ぜん

とを以
もち

て、願
ねが

フ 以
此也（欄外）

の勝業
しようごふ

を常
つね

に増長
ぞうちやう

（せし）メて 速
すみやか

ク無上
むじやう

大菩提
だいぼだい

を證
しよう

（せし）メむ。 

They will be let always to see the immeasurable Buddha of the ten directions sitting at ease under the 

Buddha tree.  Being at the excellent beryl lion’s seat they will be let always to serve before them and get 

to see the wheel of the Dharma turned.  Transmigrating the three existences in the past and at present 

and doing various acts and inducing bad realms that can be detested, I pray to banish them for long so that 

there will be nothing left over.  I pray that those people who are caught and bound tightly by the net of 

life and death in the sea of existence be delivered by the sword of wisdom cutting and severing the ties, 

banishing sufferings and immediately reaching where bodhisattvas are.  I rejoice in the various merit 

seeds that people make whether they are in this Jambu-dvipa or they are in the other world.  By means of 

these merit seeds that I rejoice in and the good acts that people make by their bodies, words and acts, I 

pray that these right actions be increased and they would immediately in the Supreme Great 

Enlightenment. 

所有
あ

ル佛
ほとけ

を礼
らい

賛
さん

する功徳
く ど く

と、深
ふか

キ心
こころ

清 浄
しやうじやう

なると瑕穢
け ゑ

無
な

キに、廻
ゑ

向
かう

し発
ほつ

願
ぐわん

する福
ふく

の無辺
む へ ん

なる

とをモチテ、當
まさ

に悪
あく

趣
しゆ

を六
ろく

十
じふ

劫
こふ

超
てう

するモノゾ。若
もし

有
あ

ル男子
な ん し

（にま）レ及
および

女人
によにん

（にま）レ、婆羅
ば ら

門
もん

等
ら

の 諸
もろもろ

の勝族
しようぞく

にマレの 掌
たなごころ

を合
あは

セ心
こころ

を一
いち

にて佛
ほとけ

を讃
さん

歎
だん

（し）たてまつるいは 生
しやう

に生
しやう

に常
つね

に宿
しゆく

世
せ

の事
こと

を憶
おく

するモノゾ。諸
しよ

根
こん

清 浄
しやうじやう

にして身
しん

円満
ゑんまん

し、殊勝
しゆしよう

の功徳
く ど く

をも皆
みな

成就
じやうじゆ

するモ

ノゾ。願
ぐわん

をモチテ[於]未来
み ら い

の所
しよ

生
しやう

の処
しよ

には 常
つね

に人天
にんでん

に共
とも

に瞻仰
せんがう

（せら）ルルこと得
え

ルモノゾ。

[非] [於]一
いち

佛
ぶつ

十
じふ

佛
ぶつ

の所
ところ

のみに 諸
もろもろ

の善根
ぜんごん

を修
しゆ

して今
いま

聞
き

クこと得
え

ルには非
あら

ず。百千
ひやくせん

の佛
ほとけ

の所
ところ

に善根
ぜんごん

を種
う

（ゑ）たるヒトい、方
まさ

に斯
こ

の懺悔
さ ん げ

の法
ほふ

をば聞
き

（く）こと得
え

ルモノゾ。]トいひキ。]と

まをす。 

By means of every merit of the Buddha that is admired and the profound heart that is pure and with no 

defilements or flaws and the infinite merits that are transferred and vowed, we are indeed about to 

transcend the evil realms for sixty aeons.  Worshiping the Buddha, joining of the palms of the hands 

together and with all their heart whether they are men or women, or various excellent tribes such as 

Brahmins is to remember the previous existences all the time life after life.  It is not that I practiced 

various meritorious acts with a Buddha or ten Buddhas and now I can hear.  The meritorious acts that 

you practice with hundreds of thousands of Buddhas and then you should certainly be able to hear this 

confession of the Law.” he said. 

 尓
その

時
とき

世
せ

尊
そん

、此
こ

の説
せつ

を聞
き

（こし）メし已
をは

（り）て、妙幢
めうどう

菩薩
ぼ さ つ

を讃
さん

（し）て言
い

（は）ク、「善哉
よきかな

善哉
よきかな

善
ぜん

男子
な ん し

、汝
なむち

が所
しよ

夢
む

の金
こん

鼓
く

の、声
こゑ

を出
いだ

（し）て、如来
によらい

の真
しん

実
じつ

の功徳
く ど く

を讃
さん

歎
だん

（し）たてまつると、并
あは



45 

 

（せ）て懺悔
さ ん げ

の法
ほふ

との如
ごと

キを、若
もし

聞
き

クこと有
あ

（ら）む者
もの

は、福
ふく

を獲
え

むこと 甚
はなはだ

多
おほ

ケむ。広
ひろ

ク有情
うじやう

を利
り

し、罪障
ざいしやう

を滅
めつ

除
ぢよ

（せ）むモノゾ。汝
なむち

今
いま

知
し

ル應
べ

し、此
こ

の[之] 勝
しよう

業
ごふ

は皆
みな

是
こ

レ過去
く わ こ

に讃
さん

歎
だん

し発
ほつ

願
ぐわん

セし宿
しゆく

習
じふ

の因
いん

縁
ゑん

なり。及
および

諸佛
しよぶつ

の威
ゐ

力
りき

をモチテ加護
か ご

（し）たまふに由
よ

（り）てなり。此
こ

の[之]因
いん

 

縁
ゑん

を當
まさ

に汝
なむち

が為
ため

に説
と

かむ。」とのたまふ。時
とき

に 諸
もろもろ

の大
だい

衆
しゆ

、是
こ

の法
ほふ

を聞
き

キ已
をは

（り）て、 咸
ことごと

ク皆
みな

歓喜
くわんぎ

し信
しん

受
じゆ

し奉
ぶ

行
ぎやう

しキ。 

  Then the Buddha, having heard this explanation, admired Bodhisattva Ruciraketu and said, “Bravo, 

Bravo, good yound man!  The golden drum that you saw in your dream produced excellent sounds, 

worshiping the true merits of the Buddha and the confession of the Law, and if there is any one who hears 

such, there will be much fortune that he will gain.  It will benefit the sentient beings widely and banish 

sins and evil acts.  You should now know that all these right actions are the causes of the residual habits 

that were worshiped and vowed in the past.  Furthermore, it is because they are protected by the power 

of the various buddhas.  I am about to explain these causes for your sake.”  he said.  Then various 

people finished hearing this Law, and all and every one rejoiced, accepted and believed, and upheld and 

practiced it. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


